
М.Г. АХМЕДОВА 

НЕОПОЗИТИВИСТСКИЕ 

ВОЗЗРЕНИЯ 

В СОЦИАЛЬНОЙ ФИЛОСОФИИ 

Е.В. ДЕ-РОБЕРТИ 

Москва 
Российский университет дружбы народов

им. Патриса Лумумбы
2024 



УДК 101.1:316(035.3) 
ББК 60.0 

 А95 

У т в е р ж д е н о 
РИС Ученого совета 

Российского университета 
дружбы народов 

Р е ц е н з е н т ы : 

доктор философских наук, профессор МГУ им. М.В. Ломоносова 
А.В. Разин; 

доктор философских наук, профессор МГУ им. М.В. Ломоносова 
А.В. Тонконогов; 

доктор философских наук, профессор МГУ им. М.В. Ломоносова 
А.Б. Рахманов 

       Ахмедова, Муслимат Газиевна. 
А95   Неопозитивистские воззрения в социальной филосо-

фии Е.В. Де-Роберти : монография / М. Г. Ахмедова. – 
Москва : РУДН, 2024. – 160 с. 

Монография посвящена социально-философским взглядам 
Е.В. Де-Роберти, провозвестника неопозитивистского течения в 
России. Е.В. Де-Роберти является признанным теоретиком мыс-
ли, положившим в основу социально-философской системы «био-
социальную гипотезу», которая оказала существенное влияние на 
социологов как органической, так и психологической школы в 
социологии, нарушая тем самым внутреннее единство и согласо-
ванность их учений. Труды Е.В. Де-Роберти по социальной фило-
софии и социологии имеют значение не только для российской 
социологической науки, но и для мировой гуманистической мыс-
ли, на которые простирается область социологии, одним из ста-
рейших и почетных представителей которой он является. 

Книга будет полезной не только философам, социологам, 
аспирантам, студентам-гуманитариям, но и всем интересующим-
ся проблемами неопозитивистской социологии. 

ISBN 978-5-209-12390-3 © Ахмедова М.Г., 2024 
© Оформление. Российский университет 
  дружбы народов, 2024



 3 

 

 

 

ВВЕДЕНИЕ 

 

На переломных этапах общественного развития воз-

растает интерес к историческим судьбам Отечества. Рос-

сия переживает сегодня именно такой период, когда важ-

ное значение в развитии современного исторического са-

мосознания общества имеет обращение к российской со-

циально-философской мысли конца XIX – начала XX в. 

Отечественная социально-философская мысль развива-

лась в русле мировых интеллектуальных традиций, пита-

ясь ценностями мировой цивилизации и в свою очередь 

обогащая их. 

К сожалению, на протяжении ряда десятилетий в на-

шей стране многое из интеллектуального наследия ин-

терпретировалось односторонне, упрощенно. Сейчас ста-

новятся все очевиднее потери, которые понесла духовная 

культура. Нынешнее поколение исследователей истории 

философской мысли начинают осознавать неотложную 

необходимость изучения освобожденной от различного 

рода наслоений и умалчивания всей палитры социально-

философских воззрений наших предшественников. 

Одним из конкретных путей развития и обогащения 

российской социально-философской мысли выступает 



 4 

научное освоение мирового философского наследия по-

средством анализа и переосмысления социально-фило-

софских взглядов одного из значительных представите-

лей позитивистского направления в России Е.В. Де-

Роберти. 

Идейное наследие Де-Роберти обширно и многогран-

но. Е.В. Де-Роберти де Кастро де-ла Серда – философ-

позитивист, родился в 1843 г. в Подольской губернии. 

Выходец из дворянской среды, он был воспитанником 

Царскосельского Лицея. В 1862 г. он окончил Лицей вмес-

те с Г.И. Вырубовым, дружеское общение с которым про-

длилось всю жизнь. 

Значительную часть своей жизни Де-Роберти провел 

за границей, хотя был активным участником российского 

либерального движения, примыкал к партии кадетов. 

Оценка политических взглядов Де-Роберти может огра-

ничиваться напоминанием того, что еще в 1880 г. он ре-

комендовал тверскому земству обратиться к правитель-

ству с ходатайством по поводу введения в России пред-

ставительных порядков. М. Ковалевский в свое время от-

мечал: «Не вмешиваясь в повседневную политику, он 

всегда готов был поддержать своим авторитетом филосо-

фа и социолога, всякое коллективное выступление евро-

пейских ученых и литераторов в защиту ли прав человека 

или прав граждан целого государства, без различия веры 

и национальности, настаивая на охране их жизни, иму-



 5 

щества, чести»1. Эти нередкие выступления сделались 

поводом к доносам, и одно время поставили Де-Роберти в 

весьма трудное положение. Но коллективное ходатайство 

французских и бельгийских литераторов и ученых доста-

вили Де-Роберти возможность свободного выбора место-

жительства. 

Однако значение Де-Роберти как философа не опреде-

лялось его общественными выступлениями. Оно всецело 

принадлежит сфере научного философского мышления. 

В многосторонней теоретической деятельности Де-

Роберти получили развитие идеи классического позити-

визма вплоть до той черты в истории этого течения, за 

которой последовал переход в новое качество и появи-

лось течение неопозитивизма. Его приход во многом был 

подготовлен трудами Де-Роберти в области методологии 

и воспитанием реальных носителей новых социологичес-

ких идей – П. Сорокина, К. Тахтарева, А. Звоницкой. Он 

был словно призван самой историей для завершения фун-

даментальных тем, над которыми долгое время трудилась 

мировая наука, для подведения итогов и определения 

ориентиров будущего развития. 

Во всех солидных исследованиях западных социоло-

гов конца XIX – начала XX в., имя Де-Роберти постоянно 

                                                 
1 Ковалевский М. Страницы из истории нашего общения с за-

падной философией // Вестник Европы. 1915, № 6. С. 421. 
 



 6 

присутствует со ссылками на его идеи. Де-Роберти был 

широко известен в России и за рубежом своей педагоги-

ческой деятельностью, а также активным участием в ра-

боте международных социологических организаций, в 

создании первых в Европе и России форм социологичес-

кого образования. Он был членом Международного со-

циологического общества, профессором Петербургского 

и Брюссельского университетов. Коллега и соратник 

М. Ковалевского, он был одним из организаторов Выс-

шей русской школы общественных наук в Париже в на-

чале XX в. Здесь Де-Роберти прочитал несколько курсов 

лекций по теории и истории социологии, истории фило-

софии, по актуальным проблемам обществоведения. Он 

явился одним из создателей в 1908 г. первой в России ка-

федры социологии, которая благодаря усилиям Е. Де-Ро-

берти и М.Ковалевского была открыта в частном Психо-

неврологическом институте в Петербурге. 

Вместе с М.Ковалевским Е. Де-Роберти занимался 

редактированием монографического издания по социоло-

гии – сборника «Новые идеи в социологии», четыре вы-

пуска которого увидели свет в 1913–1914 гг. 

В течение почти 50-летней деятельности Е. Де-Робер-

ти написал немало трудов по социологии и философии. 

Важнейшие из них: «Политико-экономические этюды» 

(СПб, 1869), «Социология» (СПб, 1880), «Прошедшее 

философии» (М., 1886), «Agnosticism» (СПб, 1892). Он 



 7 

сотрудничал в российских журналах «Знание», «Слово», 

«Русское богатство», «Критическое обозрение», «Вестник 

Европы». В последние годы жизни Е. Де-Роберти вышли 

его работы «Новая постановка основных вопросов социо-

логии» (М., 1909) и «Понятие разума и законы Вселен-

ной» (СПб, 1915). 

Получивший еще при жизни высокую оценку своих 

отечественных и зарубежных коллег, Е. Де-Роберти сего-

дня попал в разряд забытых имен. Работы русского уче-

ного незнакомы нередко даже специалистам, тем не ме-

нее, они не утратили своей ценности, а их новое прочте-

ние с учетом реалий конца XXI в. является не только да-

нью историческому прошлому страны, ее культуре, но и 

одним из важнейших средств выхода современного об-

щества из духовного и нравственного тупика. 

Важность и актуальность изучения социально-фило-

софских взглядов Е. Де-Роберти, отсутствие в отечест-

венной философской мысли специальных разработок по 

данной проблематике и послужили основанием для напи-

сании монографии. 

Обзор научной литературы, обращенный к творчес-

кому наследию Е. Де-Роберти, позволил автору констати-

ровать отсутствие как специальных монографических, 

так и диссертационных исследований в отечественной 

философской мысли по выделенной проблематике. Един-

ственным монографическим изданием является работа 



 8 

французского ученого Р. Верье, посвященная творческой 

деятельности Де-Роберти, которого он рассматривал как 

последователя позитивистского направления в России1. 

Вместе с тем нельзя сказать, что проблема социаль-

ной философии Де-Роберти не вызывала интереса иссле-

дователей отечественной философской мысли. О нем 

упоминается в энциклопедических словарях, в сочинени-

ях по истории философии2. Интересны оценки, данные 

Де-Роберти его современниками, как русскими, так и за-

падными. Работы Де-Роберти получили самый разнооб-

разный отклик, подчас противоречивый. Большинство 

западных ученых (Г. Де-Грееф, Г. Блондель, П. Колле, 

А. Вебер, Г. Тард, Гумплович и др.) придавали трудам 

русского философа огромное значение. 

М. Ковалевский оценил влияние Де-Роберти на по-

следних, следующих образом: «Редкая книга по фило-

софии и социологии в 80-х и 90-х гг. обходилась без 

частых ссылок на работы Де-Роберти. …Соглашаясь или 

полемизируя с ними, – подчеркивал он, – Де-Грееф, 

Гумплович, Тард, Баланд, Колле, Вебер, Фулье, Морсел-

                                                 
1 Verrier R.. Roberty le positivisme russe et la foundation de la so-

ciologie. Paris, 1934. 
2 Философская энциклопедия: в 5 т. T. 1. М., 1960; Брокгауз, Еф-

рон. Энциклопедический словарь. СПб, 1893; Иберверг-Гейнце. Исто-
рия новой философии в сжатом очерке // Колубовский Я. Философия у 
русских. СПб, 1890; История философии. Т. 4. М., 1959. 

 



 9 

ли и другие считали необходимым ссылаться на те или 

другие мысли, им высказанные, а иногда и на всю его 

систему»1. 

Г. Де-Грееф, познакомившись с социально-философ-

скими взглядами Де-Роберти, пришел к заключению, что 

в лице русского ученого философский мир получил одно-

го из «наиболее сосредоточенных умов нашего времени», 

имя которого принадлежит всему человечеству, ибо всю 

свою жизнь он посвятил большому и благородному труду 

по отысканию истины. Французский ученый подчерки-

вал, что труды Де-Роберти по философии и социологии 

«имеют значение не столько для русского отечества, 

сколько для великой «международности» обществ, на ко-

торые простирается власть социологии, одним из старей-

ших и почетных представителей которой он является2. 

По мнению другого европейского социолога Блонде-

ля, заслугой Де-Роберти перед мировой наукой явилось 

то, что он сумел свести всякую трансцендентальность к 

опыту, всякое божество сущности к понятию мира, все-

общего бытия3. 

                                                 
1 Ковалевский М. Страницы из истории нашего общения с за-

падной философией // Вестник Европы. 1915. № 6. С. 422. 
2 Де-Грееф Г. Социология Е. Де-Роберти // Новая постановка 

основных вопросов социологии. М., 1909. 
3 Блондель Г. Социология Е. Де-Роберти. Новая постановка ос-

новных вопросов социологии. М., 1909. 
 



 10 

П. Колле назвал Де-Роберти великим теоретиком 

социологической мысли, который положил в основу 

своей социологической системы «биосоциальную гипо-

тезу»1. 

Среди русских современников ученого высокую 

оценку творческому наследию Де-Роберти давали такие 

известные представители русской научной мысли, как 

М. Ковалевский, П. Сорокин, В. Бехтерев, Г. Вырубов 

и др. 

Для Ковалевского Де-Роберти был одним из при-

знанных мэтров отечественной социологии, оказавшим 

заметное влияние на новые поколения социологов2. «Тро-

па, им проложенная в области философии, этики и со-

циологии, принадлежит к числу тех, по которым пойдет 

еще ряд поколений из среды мыслителей, отказавших 

строить эти науки на априорных началах»3. Вместе с тем 

он видел в нем провозвестника неопозитивистского тече-

ния в России4. 

                                                 
1 Колле П. Отношение социологии к психологии и биосоциаль-

ная гипотеза // Новые идеи в социологии. СПб, 1914. С. 2. 
2 Ковалевский М. Страницы из истории нашего общения с за-

падной философией // Вестник Европы. 1915. № 6. 
3 Ковалевский М. Вестник Европы. Кн. 6. 1915. С. 423. 
4 Ковалевский М. Очерк истории развития социологии в конце 

XIX и начале XX века // История нашего времени (современная 
культура и ее проблемы). Т. 7. Вып. 27. Пг, 1914. 

 



 11 

Другими учеными, признавшими значимость Де-

Роберти в развитии мировой социологической мысли, 

был П. Сорокин. Более того, он назвал Де-Роберти своим 

учителем, которому и посвятил свой исследовательский 

труд «Система социологии»1. 

Известный русский психиатр В. Бехтерев, ратовав-

ший за становление социальной психологии, оценивал 

Де-Роберти как поборника и основоположника этой нау-

ки в России. Его основной вклад в развитие новой науки, 

по мнению Бехтерева, состоял в исследовании биосоци-

альной теории2. 

Однако не все представители русской философской 

школы соглашались со столь высокими оценками твор-

ческого наследия Де-Роберти, не видя подчас необходи-

мости изучения социально-философских взглядов учено-

го3. В. Лессевич, анализируя один из значительных тру-

дов Де-Роберти «Прошедшее философии» (1886 г.), оха-

рактеризовал его лишь как «тришкину философию»4. 

Л. Оболенский, оценивая другую, не менее значительную 

работу «Социология» (1880 г.), не только не видел в ней 

никакого рационального зерна, но и определял ее как 

                                                 
1 Сорокин П.  Общедоступный учебник социологии. Статьи раз-

ных лет. М., 1994; Он же. Система социологии. Т. 1. М., 1993. 
2 Бехтерев В. Коллективная рефлексология. Пг, 1921. 
3 Линницкий П. Идеализм и реализм // Вера и Разум. 1887. № II. 
4 Лесевич В. Тришкина философия («Прошедшее философии») // 

Северный Вестник. 1886. № 10. 
 



 12 

«факт весьма некрасивый» ввиду того, что «ее напыщен-

ность, ходульность, ее фальшивые вывески бьют на об-

морочение каких-то предполагаемых дурачков и ротозе-

ев»1. Несмотря на столь нелестные для Де-Роберти от-

зывы, его научный авторитет в целом не пострадал, под-

тверждением чему явилось включение вышеназванной 

работы в серию «Международной научной библиоте-

ки»2. 

У современных исследователей истории отечествен-

ной философской мысли мы не найдем, к счастью, по-

добного огульного обвинения Де-Роберти в научной не-

состоятельности. Вместе с тем мы вынуждены констати-

ровать, что круг авторов, исследовательский интерес ко-

торых обращен в сторону творческого наследия Де-

Роберти, крайне незначителен. Можно отметить исследо-

вания Е. Кукушкиной, И. Голосенко. В своих работах ав-

торы подчеркивают значимость идей Де-Роберти для раз-

вития мировой социологической мысли, в частности 

французской социологической науки3. 

                                                 
1 Оболенский Л. Как «наши» учат Европу // Свет. СПб, 1887. 

№ 12. 
2 Там же. С. 448; Лавров П. Единственный русский социолог // 

Дело. 1879. № 12. 
3 Кукушкина Е.И. Русская социология XIX – начала XX века. 

М., 1993; Голосенко И.А. Исторические судьбы О. Конта в русской 
социологии XIX–XX веков // Социологические исследования. М., 
1982. № 4. 

 



 13 

Видится плодотворной попытка некоторых совре-

менных ученых интерпретировать взгляды Де-Роберти в 

контексте исследования психологического направления 

русской социологической школы1. 

Анализ литературы показывает, что при внимании в 

ней к социально-философским взглядам Де-Роберти в це-

лом остаются неисследованными ряд основных положе-

ний: проблема истории философии, вопрос соотношения 

философии и науки, требует серьезного исследования 

проблема психологизма в социальной философии учено-

го, которая также не получила должного освещения. 

Недостаточный интерес к столь значительной в исто-

рии как отечественной, так и западной социально-фило-

софской мысли, личности, какой является Де-Роберти, 

необоснован. Этими соображениями руководствовался 

автор, выбирая тему исследования. 

Основная цель монографического исследования со-

стоит в том, чтобы проанализировать социально-фило-

                                                 
1 Алексеев В.А. Предпосылки формирования психологического 

направления в русской буржуазной социологии конца XIX – начала 
XX в. // Актуальные проблемы истории философии народов СССР. 
Вып. 2. М., 1975; Алексеев В.А., Маслин М.А. Русская социальная 
философия конца XIX – начала XX веков: психологическая школа. 
М., 1992; Из истории буржуазной социологической мысли в дорево-
люционной России. М., 1980; Социологическая мысль в России. 
Очерки истории немарксистской социологии последней трети XIX – 
начала XX в. Л., 1978; Шкуринов П.С. Позитивизм в России XIX ве-
ка. М., 1980. 

 



 14 

софские воззрения Е. Де-Роберти. Для ее достижения не-

обходимо решить следующие задачи: 

– исследовать становление позитивистских взглядов 

Де-Роберти; 

– показать специфику понимания учеными истории 

философии как «факта социологического порядка»; 

– рассмотреть проблему соотношения философии и 

науки в работах Де-Роберти; 

– охарактеризовать своеобразие психологизма Де-

Роберти в контексте исследования основных идей психо-

логической школы конца XIX – начала XX в.; 

– осмыслить проблему становления человеческого 

общества в концепции социальной эволюции; 

– раскрыть понимание Де-Роберти идеи социального 

прогресса. 

Методологическая основа исследования – конкретно-

исторический анализ формирования и развития социаль-

но-философских взглядов Де-Роберти. 

В своей работе автор опирается на труды Де-Роберти, 

которые представляют собой значительный по объему 

эмпирический материал, достаточный для всестороннего 

изучения воззрений мыслителя. 

Другим важным пособием в деле исследования раз-

личных аспектов темы явилась научно-теоретическая ли-

тература, в которой анализируются проблемы филосо-

фии, социологии. 



 15 

Научная новизна исследования состоит, прежде все-

го, в характере постановки и анализа содержания и осо-

бенностей неопозитивистских взглядов Е. Де-Роберти. 

На основе исследования логики становления и разви-

тия неопозитивистских воззрений Е. Де-Роберти были 

интерпретированы взгляды ученого на историю филосо-

фии как «факт социологического порядка». В связи, с чем 

Е. Де-Роберти трактуется в работе как социолог истории 

философии. 

В монографии впервые исследован вопрос о понима-

нии Е. Де-Роберти соотношения философии и науки, ко-

торый рассматривается через анализ взглядов ученого на 

проблему взаимовлияния философии и науки, важность 

решения которой обуславливается созданием научной 

философии. Анализ взглядов Е. Де-Роберти на проблему 

соотношения философии и науки позволил автору поста-

вить вопрос о недооценке ученым роли философии в раз-

витии науки. Более того, показано, что Е. Де-Роберти от-

казывает философии в праве, служить источником соци-

ального знания. 

Автор всесторонне и последовательно рассматривает 

проблему психологизма в социальной философии Е. Де-

Роберти, в контексте исследования основных идей рус-

ской психологической школы конца XIX – начала XX в. 

В результате предпринятого исследования констатирует-

ся, что особенность психологизма Е. Де-Роберти выража-



 16 

лась в примирении биологизма с психологизмом, послу-

жившем становлению биосоциальной теории, которая 

оказала существенное влияние на социологов как органи-

ческой, так и психологической школы в социологии, на-

рушая тем самым внутренне единство и согласованность 

их учений. 

На основе проведенного исследования взглядов 

Е. Де-Роберти на происхождение человеческого общест-

ва, процесс социализации личности и ее духовного ос-

воения действительности, идею социального прогресса 

сделан вывод о наличии в социальной философии Де-

Роберти целостной концепции социальной эволюции об-

щества. 

Практическая значимость работы заключается в том, 

что материалы исследования, ее основные идеи и выводы 

могут использоваться в общем курсе по истории социо-

логии, истории русской философии и социальной фило-

софии, а также при подготовке спецкурсов и спецсемина-

ров по социальной философии. 

 

 



 17 

 

 
Глава  1 

ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ 

СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКИХ ВЗГЛЯДОВ 

Е.В. ДЕ-РОБЕРТИ 

 

1.1. Становление позитивистских взглядов 

Е.В. Де-Роберти 

 

Одним из конкретных путей развития и обогащения 

российской философии выступает научное освоение ми-

рового философского наследия посредством анализа и 

переосмысления социально-философской концепции од-

ного из значительных представителей позитивистского 

направления в России Е.В. Де-Роберти. Идейное наследие 

Е. Де-Роберти обширно и многогранно. Будучи энцикло-

педически образованной личностью, человеком широкой 

культуры, он разрабатывал самые различные области 

знания: философского, социологического, психологиче-

ского, исторического. Заметное влияние в его исследова-

ниях принадлежит собственно социально-философским 

изысканиям. Именно в рамках этого круга разработок 

Е. Де-Роберти не только проанализировал многочислен-

ные философские направления, но и формулировал тре-

бования к философии будущего времени. 



 18 

Для уяснения становления позитивистских взглядов 

Е. Де-Роберти, серьезное влияние на развитие которых 

оказала русская позитивная школа, представляется важ-

ным осмыслить сам процесс распространения и позити-

визма в России. В связи с этим необходимо отметить, что 

в русской философской мысли отражались с большей или 

меньшей полнотой и ясностью все сколько-нибудь значи-

тельные философские движения, получившие развитие на 

Западе в прошлом столетии. Философская доктрина, бу-

дучи перенесена с Запада в Россию, приобретала соб-

ственных последователей, которые популяризировали ее, 

комментировали, спешили вынести из нее те или иные 

практические выводы. Вместе с тем следует учитывать, 

что развитие русской научной мысли находилось под 

влиянием сильной системы государственной опеки, при 

которой общество становилось мягкой, восприимчивой 

массой в руках правящих и руководящих сфер. Этим был 

обусловлен тот факт, что увлечение всем европейским 

носило в себе элементы вредного, переходящего нередко 

в благоговение перед тем, что только имело на себе отпе-

чаток иностранного отличия1. Тем не менее отрицатель-

ные стороны западного влияния на русскую философ-

скую науку не должны закрывать положительных куль-

турных заслуг этого воздействия. 

                                                 
1 Позитивизм в русской литературе // Русское богатство. 1889. 

№ 3. С. 4. 
 



 19 

Так, в XVIII в. русские философы в Германии позна-

комились с работами Канта. Впрочем, система Канта не 

имела сильного отголоска в России, как и система Фихте. 

Большую восприимчивость высказало русское общество 

в отношении к идеям шеллинговой философии. В конце 

30-х гг. ее сменила в свою очередь философия Гегеля, ко-

торая затем уступила место влиянию идей Фейербаха. Но 

господство материализма также было недолговечно – на 

смену ему пришла позитивная философия. Последняя 

имела более длительное воздействие, чем материализм и 

идеализм, сохранив при этом преобладающее значение 

для развития русской философской науки. 

Позитивизм в России был одним из значительных и 

влиятельных учений с момента основания социологии до на-

чала XX в. Позитивная философия дала отечественной и ми-

ровой науке немало крупных имен, внесших ценный вклад в 

развитие теоретических и методологических проблем об-

ществоведения. Русский и западный позитивизм развивались 

в тесной взаимосвязи, обогащая друг друга теоретическими 

выводами и изысканиями. Не случайна в этой связи обратная 

зависимость, влияние многих русских позитивистов (М. Ко-

валевского, Де-Роберта в особенности) на западную, в част-

ности французскую, социологическую науку1. С другой 

                                                 
1 Голосенко И.А. Исторические судьбы идей О. Конта: Транс-

формация позитивизма в русской социологии XIX–XX вв. // Социо-
логические исследования. 1982. № 4. С. 196. 

 



 20 

стороны, сочинения Конта не были «прочитанной и забы-

той» книгой. Они послужили становлению русской фило-

софской и социологической школ, обогатили философскую 

мысль, способствовали ее национальной самостоятельнос-

ти и теоретико-методологической обоснованности. 

Возникший как новое направление в мировой фило-

софской науке позитивизм отказался во многом от тех 

завоеваний в области духовной культуры, которыми мог-

ли гордиться их теоретические предшественники. Одним 

из своих исходных принципов позитивизм объявил враж-

дебность философии к действительно философской проб-

лематике. Позитивизм стремился перенести философские 

вопросы из области абстрактной спекуляции в область 

действительной общественной жизни, определить прак-

тическую значимость тех или иных теоретических обоб-

щений. При этом основная научная направленность но-

вой отрасли знания выражалась в формировании нового 

взгляда на историю философии с позиции истории и со-

циологии. На основании исторического прошедшего и 

определенного настоящего позитивизм пытался рассмот-

реть будущее, принимая за основу – закон трех фазисов», 

открытый Контом. Однако описывая реальное содержа-

ние истории философии, позитивизм не смог привести к 

раскрытию сущности социальных процессов. Он выдви-

гал и защищал одну ключевую идею, из которой вытека-

ли весьма существенные следствия. Это была идея такой 



 21 

философии, которая преодолела бы противоположность 

материализма и идеализма, отказываясь между тем ре-

шать основной вопрос философии, поскольку он объяв-

лялся неразрешимым. С точки зрения позитивизма фило-

софия должна принять в качестве модели для себя эмпи-

рическую науку, строиться по образу и подобию науки, 

понимаемой как нейтральная в мировоззренческом отно-

шении, т.е. по отношению к основному вопросу филосо-

фии. 

Основное положение позитивизма в вопросе о пред-

мете философского знания, сформулированное впервые 

О. Контом, гласило: наука заменяет собой философию. 

Позитивизм выдавал себя за воззрение, освобождающее 

будто бы науку из-под ига догматической натурфилосо-

фии и гегелевских спекуляций. Основной философский 

смысл позитивизма заключался в отрицании какой бы то 

ни было иной философии, кроме агностицизма. Прово-

димая под флагом «веры во всесилие» науки, позитивизм 

вел в конечном итоге к утрате уверенности в силы чело-

веческого познания, а, следовательно, и в перспективы 

науки. Русская интеллигенция с радостью восприняла по-

зитивизм, который давал высшую, прикрытую авторите-

том науки, санкцию пренебрежительного отношения к 

философии. Основным пафосом интеллектуальной жизни 

России была вера в науку, в возможность разрешить об-

щественные вопросы средством научного знания. Все это 



 22 

делало новое учение в глазах русской публики наиболее 

адекватным духовной атмосфере времени. Наконец, по-

зитивизм давал право своим адептам одинаково отрица-

тельно относиться и к догматически-религиозному миро-

воззрению, державшему так долго в оковах русскую мысль, 

и к идеалистической философии, на почве которой нача-

ло развиваться в 50-х гг. прошлого столетия самодоволь-

ное самобытничество с девизом: «Назад к старорусским 

традициям в старую Русь»1. 

Идеи позитивной философии оказались созвучными 

интеллектуальным поискам русской молодежи, в среде 

которой в 40-е гг. прошлого столетия отмечалось увлече-

ние «широкой общечеловеческой наукой». Знакомство с 

трудами Конта представителей естественных наук, обра-

щение к его идеям обществоведов сопровождалось быст-

рым ростом популярности нового европейского учения, и 

уже к концу 60-х гг. Россия вступила в пору расцвета по-

зитивизма. 

Позитивизм, сделавший громадные завоевания на За-

паде благодаря историческим условиям, выступая под 

знаменем точных наук, не остался без последователей и в 

России. Впервые заговорил о позитивизме в России 

В. Милютин, который еще в 1847 г. в журнале «Отечест-

                                                 
1 Позитивизм в русской литературе // Русское богатство. 1889. 

№ 3. С. 10. 
 



 23 

венные записки» начал излагать систему Конта. Блестя-

щий знаток современных ему экономических теорий, 

юрист, социолог, публицист, одним из первых познако-

мился с содержанием «Курса позитивной философии». 

«Основным результатом этого воздействия оказалось 

восприятие им принципа возможности и необходимости 

эволюционного («постепенного») развития человечества. 

Эта установка русского мыслителя была сформулирована 

до европейских революций 1848 г.»1. 

Одновременно Контом заинтересовались В. Белин-

ский и В. Боткин. Уже тогда Белинский выразил свое оп-

ределенное отношение к этому направлению. В письме к 

Боткину он писал: «Конт – человек замечательный, но 

чтоб он был основателем новой философии, далеко кули-

ку до Петрова дня! Для этого нужен гений, которого нет 

и признаков в Конте. Этот человек – замечательное явле-

ние, как реакция теологическому вмешательству в науку, 

и реакция энергическая, беспокойная и тревожная»2. Бе-

линский, таким образом, видел в позитивизме крайнюю 

реакцию на метафизику, он понимал, что учение Конта не 

представляет собой новой философии, а заключает в себе 

только протест против оторванности философии от нау-

ки. В сущности, эту сторону отмечал в позитивизме и 

                                                 
1 Шкуринов П.С. Позитивизм в России XIX века. М., 1980. С. 107. 
2 Белинский В. Избр. философ. соч. М., 1948. С. 526. 
 



 24 

А. Герцен, когда отожествлял его с конкретными наука-

ми, в развитии которых он видел антиметафизическую 

направленность1. 

Усиленное распространение позитивизма в России 

падает на 60-е гг., когда в русской философской литера-

туре все чаще и чаще стали появляться не только работы, 

характеризовавшие это направление, но и произведения 

самих представителей первого позитивизма, переведен-

ные на русский язык. Так, уже в середине 60-х гг. появля-

ются переводы некоторых сочинений Д. Милля, Г. Спен-

сера, Г. Льюиса. 

Здесь следует отметить, что позитивизм в России по-

разному воспринимался представителями различных на-

правлений. Философы-идеалисты пытались представить 

позитивизм как течение, близкое материализму. 

В третьем томе «Философского лексикона» в статье о 

Конте С. Гогоцкий (профессор Киевской духовной ака-

демии, а затем Киевского университета) отожествляет его 

с направлением материализма. Он писал: «Крайним пред-

ставителем этого нового материализма XIX в. во Фран-

ции был Конт, примыкающий отчасти к группе француз-

ских социалистов»2. Гогоцкий порицал Конта за то, что 

он «не дает никакого места идеи Бога в своей положи-

                                                 
1 См.: Герцен А. Собр. соч. в 30 т. Т. 13. М., 1953. С. 95. 
2 Гогоцкий С. Философский лексикон. Т. 2. Киев, 1866. С. 180. 
 



 25 

тельной философии»1 и ухватывается за тот факт, что 

Конт задумал создать новую религию человечества и 

враждебно относился к атеистам. Русские богословы, ес-

тественно, были встревожены тем, что основоположник 

позитивизма проповедовал идею о создании религии без 

бога, и старались убедить читателя в несостоятельности 

учения Конта лишь только потому, что оно противоречи-

ло учению христианской церкви. 

Совершенно с противоположных позиций выступил 

против позитивизма Н. Чернышевский. Исходя из мате-

риалистических принципов своего учения, он резко отри-

цательно отозвался о позитивистской гносеологии и счи-

тал ее «запоздалым выродком критики чистого разума 

Канта»2. По мнению Чернышевского, Конт не внес ниче-

го нового ни в науку, ни в философию. Его форму о трех 

состояниях мысли (теологическом, метафизическом, по-

зитивном) Чернышевский называл «вздорной», ненауч-

ной гипотезой, так как «…теологического периода в нау-

ке никогда не было, метафизика в том смысле, как пони-

мает ее Конт, тоже никогда не существовала»3. 

Однако Чернышевский видел, что позитивная фило-

софия после Конта быстро распространяется и особым 

                                                 
1 Гогоцкий С. Философский лексикон. Т. 2. Киев, 1866. С. 180. 
2 Чернышевский Н. Полн. собр. соч. Т. 14. М., 1949. С. 651. 
3 Там же. 
 



 26 

успехом пользуется среди ученых, занимающихся нау-

кой. 

Действительно, самую благоприятную почву позити-

визм нашел у естествоиспытателей, многие из которых 

увлеклись этим учением потому, что оно первостепенное 

значение придавало конкретным наукам. Поэтому совер-

шенно естественно, что в ведущих журналах середины 

60-х гг. – в «Современнике» и «Русском слове» – появ-

ляются большие статьи с подробным изложением основ-

ных положений позитивной философии и положитель-

ным отношением к ней1. 

Как уже ранее было отмечено, основным философ-

ским направлением до 40-х гг. XIX в. в Западной Европе 

был немецкий классический идеализм, который достиг 

своего наивысшего развития в философской системе Геге-

ля. Но философия классического идеализма уже в 30-х гг. 

XIX в. не могла удовлетворять тем задачам, которые воз-

никали в результате бурного развития естественных наук. 

Поэтому вскоре наметилась новая тенденция построения 

философской системы на основе естественно -научных 

знаний. Такая попытка в философии была сделана пози-

тивизмом. 

                                                 
1 Ватсон Э.О. Конт и позитивная философия // Современник. 

1865. № 7-8, 11-12; Писарев Д. Исторические идеи Конта // Русское 
слово. № 9-11. 

 



 27 

Обращение представителей позитивной философии 

непосредственно к естественным наукам привлекло вни-

мание многих естествоиспытателей в разных странах и 

вызвало их одобрение, так как создание философской 

системы, основанной на достижениях естественных наук, 

было закономерной потребностью того времени. Являясь 

своеобразной реакцией на классический идеализм, пози-

тивизм, поэтому и воспринимался как новая философская 

система. Конечно, позитивизм не смог верно решить во-

прос о соотношении философии и науки, он только по-

своему его поставил. Диалектический материализм в то 

время только зарождался, и для усвоения его естествоис-

пытателям требовалось время, тогда как позитивизм под-

купал своим непосредственным обращением к наукам. 

Он воспринимался представителями науки как первая 

попытка открыть постоянные законы, действующие в 

природе и обществе, выработать строгую систему, в ко-

торую бы входили не только основные отрасли человече-

ского знания, но и принципы практической деятельности 

людей. 

Е. Де-Роберти воспринял и истолковал идеи позити-

визма по-своему. Характеризуя позитивизм как течение в 

целом, он отводил ему значительное место в духовной 

жизни своего времени. 

В исследованной автором литературе, обращенной к 

творческому наследию Е.В. Де-Роберти, практически от-



 28 

сутствует материал, позволяющий судить о становлении 

Е. Де-Роберти как ученого, его работах в этот период, ос-

новных вехах формирования позитивистского мировоз-

зрения социолога. Этим обусловливается необходимость 

расширить представление о творчестве Е. Де-Роберти, 

столь значительного, в развитии позитивистской филосо-

фии. 

Уже в первых работах Е. Де-Роберти, опубликован-

ных в период 60–80-х гг. прошлого столетия, прослежи-

вается стремление российского философа очертить круг 

проблем, связанных с разработкой нового метода иссле-

дования философского знания. Показательной в этом от-

ношении является статья «Наука и метафизика» (1875), в 

которой Е. Де-Роберти впервые поставил вопрос о необ-

ходимости разработки особого принципа, способствую-

щего, по его мнению, созданию истории философии. Да-

лее, в работе «Обозрение позитивистской философии», а 

также первой части книги «Прошедшее философии» 

(1881) Е. Де-Роберти попытался вслед за Контом устано-

вить законность исторической и социологической точки 

зрения в философии. Он полагал, что будущее развитие 

научной философии предполагает перестройку и переос-

мысление истории философии. Законченная в 1886 г. ра-

бота «Прошедшее философии» была первоначально опуб-

ликована на русском языке, не вызывая в цензурных кру-

гах особого нерасположения к себе. Однако последую-



 29 

щий труд ученого «Позитивистская философия и сущест-

вование сверхъестественного» требовал, по мнению К. По-

бедоносцева, наставника царя Александра III, Прокурора 

Святейшего Синода, внеочередного и скорейшего вмеша-

тельства чиновников от цензуры. На издание был перво-

начально наложен секвестр, а затем тираж был уничто-

жен. Е. Де-Роберти достаточно серьезно воспринял по-

добное предупреждение, а встреча с Г. Победоносцевым 

не оставила у него никакого сомнения в бесперспектив-

ности попыток опубликовать книгу в России. Последнее 

побудило его отказаться от изложения собственных мыс-

лей на родном языке. Начиная с 1887 г., все работы Де-

Роберти писал на универсальном и единственно пригод-

ном для понимания будущими поколениями французском 

языке1. Уже в 1887 г. книга, на которую в России было 

наложено вето, вышла в кратком изложении во Франции 

под названием «Старая и новая философия». 

Время, проведенное в Париже, а Е. Де-Роберти, на-

чиная с 1887 г. и почти до 1914 г. каждый год проводил 

почти полугодие во Франции, не прошло для него в плане 

творчества бесследно. Де-Роберти не был единственным 

представителем русской интеллигенции, изгнанным цен-

зурой и вынужденным искать творческого убежища в Па-

                                                 
1 Verrier R. Roberty le positivisme russe et la fondation de la socio-

logie. Paris, 1934. Р. 92. 
 



 30 

риже. Такая же участь постигла известного историка и 

социолога М. Ковалевского, уволенного из Московского 

университета в 1887 г. и нашедшего свой второй дом вне 

родного Отечества. Г. Вырубов, друг Е. Де-Роберти по 

Лицею, со своей стороны предпринял крайние меры и 

принял французское гражданство. 

Уже в годы учебы Е. Де-Роберти однозначно проде-

монстрировал свою склонность к социальной литературе, 

нежели к поэзии. Будучи еще в Лицее Е. Де-Роберти вмес-

те с Вырубовым увлекались А. Герценым. «Дворянский 

либерализм и герценовский социализм были в то время 

всего лишь тенденцией. Но именно они нацелили Выру-

бова и Е. Де-Роберти на восприятие того, с чем они 

столкнулись позже: левым позитивизмом Э. Литтре»1. 

Большое влияние на взгляды юного Евгения Де-Ро-

берти, в частности его переход от Герцена к Литтре, ока-

зала встреча с преподавателем французской литературы в 

Лицее, учеником Конта и другом Литтре, Е. Помье. Его 

уроки о движении идей в современной Франции, фило-

софии позитивизма способствовали, по словам Р. Верье, 

исследователя творчества Е. Де-Роберти, творческому 

становлению будущего социолога, подводили к понима-

нию проблем социальной литературы2. 

                                                 
1 Verrier R. Roberty le positivisme russe et la fondation de la socio-

logie. Paris, 1934. Р. 6. 
2 Там же. 
 



 31 

Е. Де-Роберти и его товарищи по учебе Вырубов, 

Смирнов, Дубовитский достаточно остро восприняли по-

зитивизм Литтре и его идеи. Последний был для них даже 

более, позитивистским, чем Конт, философия которого в 

40-е гг. прошлого столетия завладела умами русских де-

мократов. 

Аналогично тому, как это было во Франции, демо-

кратические силы России с самого начала выражали свои 

симпатии материалистическому истолкованию позити-

визма Э. Литтре, который был одним из первых в ряду 

критиков контизма «слева». «Ученый с мировым именем, 

Литтре, – как подчеркивал В.Г. Белинский, – несомненно, 

содействовал популяризации первого позитивизма, хотя 

его взгляды были далеко не тождественны контизму»1. 

Работы Литтре, создавшего теорию на контизме и против 

Конта, а именно – политическую доктрину левого пози-

тивизма, сыграли, на наш взгляд, не последнюю роль в 

отходе представителей русской социально-философской 

школы в 50-е гг. прошлого века от контизма. «Те, кто 

принимал с энтузиазмом работу Конта «Курс положи-

тельной философии», отреклись напрочь от его «Систе-

мы», потому что в ней Конт, подобно мистицизму, выли-

вался в консерватизм»2. 

                                                 
1 Белинский В. Полн. собр. соч. Т. 1. М., 1953. С. 66. 
2 Verrier R. Roberty le positivisme russe et la fondation de la socio-

logie. Paris, 1934. Р. 21. 
 



 32 

В этой научной атмосфере формировалось мировоз-

зрение Е. Де-Роберти. Судьба подарила выпускнику Цар-

ского Лицея встречу с Литтре, о котором он так много 

слышал от своего учителя и чьи идеи впитывал. Именно 

Помье 19 ноября 1862 г. представил Де-Роберти француз-

скому ученому. 

Особое влияние на него оказал также представитель 

немецкой неокантианской школы Ф. Ланге, внимание ко-

торого привлекали вопросы истории философии. В своей 

работе «История материализма» Ланге выделял два ос-

новных философских направления – материализм и идеа-

лизм, допуская при этом существование особой промежу-

точной ступени между ним – сенсуализма. Е. Де-Роберти 

пересмотрел позицию ученого в отношении классифика-

ции наук и взаимовлияния различных областей знания 

друг на друга. В отличие от Ланге, полагавшего, незначи-

тельным влияние точных наук, в частности математики и 

физики, на развитие материализма, Е. Де-Роберти рас-

сматривал последние в качестве основополагающих для 

становления материалистической философии. Преобла-

дание неорганических наук, отмечал он, породило фило-

софию материализма, органических – сенсуализм, надор-

ганических – идеализм. Все три типа относились Е. Де-

Роберти к «частным гипотезам», которые не отличаются 

всеобщим характером объяснения всей совокупности яв-

лений. Это позволило ему отметить их односторонность, 



 33 

которая, по его мнению, явилась следствием значительных 

пробелов в цикле «отвлеченных наук». В том или другом 

состоянии знания, подчеркивал Де-Роберти, следует видеть 

причину возникновения, существования и упадка, как рели-

гий, так и метафизических систем. Философия нового вре-

мени, как полагал Е. Де-Роберти, должна объединить в еди-

ное целое все три типа философии. Причем вся эта система 

должна служить теоретической основой для решения на-

зревших политических задач эпохи. Поэтому главное на-

значение позитивизма Е. Де-Роберти видел в том, чтобы 

дальнейшими разработками отвлеченных наук и их специ-

альных философий приблизить время, когда от нынешнего 

полупонимания мира можно будет перейти к полному и яс-

ному созерцанию общей связи явлений. 
 

 

1.2. Социологический анализ истории философии 

 

Значение творческого наследия Е. Де-Роберти в рос-

сийской философской мысли трудно переоценить. В оцен-

ке российских философов, современников Е. Де-Роберти, 

российский ученый предстает перед нами одним из ос-

новных историков философии1, самым решительным и 

                                                 
1 См.: Позитивизм в русской литературе // Русское богатство. 

1889. С. 18; Лесевич В. Тришкина философия («Прошедшее филосо-
фии») // Северный Вестник. СПб, 1886. С. 177. 

 



 34 

ярым сторонником позитивизма1. Современные исследо-

ватели истории отечественной философской мысли не 

рассматривают Е. Де-Роберти в данной ипостаси, относя 

его в основном к представителям психологического на-

правления в русской социологической школе2. Для Е. Де-

Роберти не являлось предметом его историко-философ-

ского исследования постижение человечеством всего бо-

гатства философской мысли. Русский мыслитель дал ис-

торическое обоснование философии в своей социологи-

ческой концепции, не рассмотрев при этом всю историю 

философии, наиболее значительных ее представителей. 

Поэтому исследование истории философии, с точки зре-

ния социологического аспекта, само по себе не является, 

как нам кажется, обобщающим, а, напротив, имеет огра-

ниченный характер. В социологическом исследовании 

Е. Де-Роберти пытался доказать, что история философии 

принадлежит прошлому, а, следовательно, не имеет права 

на дальнейшее существование. И это позволяет нам оха-

рактеризовать социологическую концепцию Е. Де-Робер-

ти как страдающую известной долей неопределенности и 

односторонности. Тем не менее социологический анализ 

                                                 
1 Чуйко В. Русская философия // Кирхнер Ф. История филосо-

фии. СПб, 1895. С. 331. 
2 Социологическая мысль в России. Л., 1978. С. 198; Из истории 

буржуазной социологической мысли в дореволюционной России. 
М., 1986. С. 193. 

 



 35 

истории философии Е. Де-Роберти заслуживает серьезно-

го внимания ввиду того, что подобный анализ был со-

вершенно неизвестен в прошлом столетии. Нельзя также 

сказать, что социологический анализ истории философии 

достаточно разработан в исследованиях современных ис-

ториков философии. 

По существу Е. Де-Роберти впервые предпринял в 

России попытку проанализировать историю философии с 

точки зрения социологии. Правомерен вопрос: можем ли 

мы считать Е. Де-Роберти историком философии, учиты-

вая то, что он рассматривал философию с позиции социо-

логии, но не философской проблематики? Думаем, что 

нет. На наш взгляд, Е. Де-Роберти является скорее социо-

логом истории философии, нежели историком филосо-

фии, как считали его современники, ввиду того, что его 

исследование не носило форму глобально-обобщающего 

логико-теоретического исследования мирового историко-

философского процесса. 

Прежде чем, рассмотреть позицию Е. Де-Роберти в 

вопросе о назначении истории философии, остановимся 

на историко-философской генеологии позитивистского 

взгляда на философию. Краткий историко-философский 

экскурс позволит отчетливее выявить наиболее сущест-

венные стороны позитивистской позиции Е. Де-Роберти. 

Действительность, которую изучает история филосо-

фии, представляет собой огромную совокупность фило-



 36 

софских идей, выдвинутых человечеством за всю исто-

рию существования философии. Эти идеи, закрепленные 

в определенных текстах, в разное время притягивали к 

себе лучшие умы и интерес к ним не ослабевал со време-

нем. Уже со времен Аристотеля, хотя и неравномерно, 

интерес к истории философии возрастал и углублялся, 

тем более что возрастала и дифференцировалась сама со-

вокупность этих идей. «И если это параллельное возрас-

тание было неравномерным в античности и средневеко-

вье, то Новое время, и в особенности современность, ха-

рактеризуется устойчивым лавинообразным нарастанием 

количества историко-философских исследований»1. 

Констатируя это, мы не можем не задаться вопросом: 

чем же объяснить феномен неизменного интереса к исто-

рии философского развития человечества? Какова обще-

ственная потребность, стремление к какой цели вызыва-

ют к жизни и руководят множеством ученых, посвятив-

ших себя этой деятельности? Данный вопрос не следует 

считать риторическим, праздным. Он по-прежнему оста-

ется живым, реальным вопросом философской культуры. 

Он был актуален применительно к самой философии: 

нужна ли она, и если – да, то зачем? Известно, что в ис-

тории духовной культуры на этот вопрос отнюдь не всег-

                                                 
1 Каменский З.А. История философии как наука. М., 1992. 

С. 120. 
 



 37 

да и не все отвечали положительно. Так, например, пози-

тивисты вообще отрицали необходимость философии. 

Показательным в этом отношении является попытка 

О. Конта и Г. Спенсера, исходивших, соответственно, из 

«закона трех состояний» и представления о мысли, как 

приспособлении внутренних отношений (между элемен-

тами мозга) к внешним, доказать, что философия полнос-

тью исчерпала себя, потеряла способность к дальнейше-

му развитию. Хотя Конт и признавал существование спе-

цифически философской проблематики, но, подобно 

Д. Юму, утверждал, что философия в обычном ее пони-

мании бессильна разрешить поставленные перед ней за-

дачи. Конт предлагал исключить из философии онтоло-

гию, гносеологию, методологию и даже логику, и психо-

логию. От старой философии Конт считал возможным 

сохранить «почти» в неприкосновенности лишь постулат 

скептицизма или агностицизма, то есть главное содержа-

ние философии Юма. Место прежней философии, со-

гласно Конту, должна занять так называемая позитивная 

философия, задача которой состоит в том, чтобы создать 

«теорию науки», то есть возвести все основные науки к 

«строго научному» виду и согласовать их друг с другом 

путем построения единой классификации. Однако эта но-

вая, позитивная философия теряет свои философские ка-

чества: она, по существу, представляет собой лишь сово-

купность принципов построения классификации наук. 



 38 

Философию в этом смысле Конт определял как «общую 

систему человеческих понятий»1. Ее характерной чертой 

выступает, по его мнению, признание «…всех явлений 

подчиненными неизменным естественным законам, от-

крытие и низведение числа которых до минимума и со-

ставляет цель всех наших усилий…»2. 

Дальнейшим развитием позитивистского взгляда на 

философию явилась система Г. Спенсера. Эта система 

принесла с собой несколько иной вариант «разрешения» 

философии. Подобно Конту, Спенсер считал, что фило-

софия в обычном ее значении невозможна, ибо она не в 

состоянии справиться со своими задачами. Единственно 

допустимой философией, с точки зрения Спенсера, явля-

ется агностицизм. Положительное решение вопросов, по-

ставленных прежней философией, по его мнению, воз-

можно лишь в пределах религии. 

Спенсер, как и Конт, считал, что прежнюю филосо-

фию с ее традиционной проблематикой должна заменить 

«философия» в новом значении этого слова. Такой новой 

философией, согласно Спенсеру, должно быть сжатое 

выражение тех наиболее общих закономерностей измене-

ния явлений, которые совпадают во всех конкретных 

                                                 
1 Конт О. Курс положительной философии. T. 1. СПб, 1894. 

С. 2. 
2 Там же. С. 8. 
 



 39 

науках. «Давая определению философии самую простую 

и ясную форму, мы скажем: знание низшего порядка есть 

знание необъединенное; наука-знание отчасти объеди-

ненное; философия – знание вполне объединенное»1. 

Спенсер неоднократно подчеркивал, что философ-

ские законы, во-первых, совершенно не касаются сущнос-

ти явлений, которая недоступна ни для науки, ни для фи-

лософии, а относится к ведению религии, а во-вторых, 

фиксирует именно «совершенное совпадение во всей об-

ласти нашего опыта», т.е. одинаковые для всех областей 

науки описания явлений, и в этом смысле наиболее об-

щие закономерности2. Сводя философию к совокупности 

наиболее общих описательных закономерностей явлений, 

Спенсер объявил ее стоящей вне связи с материалис-

тическим или идеалистическим решением основного во-

проса философии. «Борьба, возгоревшая между материа-

листами и спиритуалистами, есть спор о словах, в кото-

ром обе стороны одинаково абсурдны…»3. 

Сохраняющийся от старой философии постулат аг-

ностицизма, по мнению Спенсера, оказывается тем зве-

ном, который связывает философию в новом ее понима-

нии с религией. Наличие связующего звена, рассуждал 

                                                 
1 Спенсер Г. Основные начала. СПб, 1886. С. 6. 
2 Там же. С. 12. 
3 Там же. С. 373. 
 



 40 

далее ученый, предполагает все-таки качественное отличие 

философии от религии: для религии не познаваемое явля-

ется основным объектом рассмотрения, для философии оно 

исходная предпосылка в завершающий итог, кладущий 

предел собственно философскому рассмотрению. 

Какого рода границу мыслил Спенсер между фило-

софией и конкретными науками? Полагал он ее качест-

венной или количественной? Из анализа философских 

взглядов Спенсера обнаруживается, что граница эта но-

сит чисто количественный характер. С точки зрения 

Спенсера, философия отличается от остальных наук 

только максимальной степенью общности рассматривае-

мых ею законов. Философия в трактовке Спенсера – лишь 

систематизация опыта как всей совокупности явлений, 

описываемых по частям отдельными конкретными нау-

ками. 

Полагаем, что сказанного достаточно для понимания 

предмета и задач философии позитивизма XIX в. Фило-

софия для них была некой сокращенной сводкой кон-

кретных наук, их «выжимкой», либо суммирующей опи-

сываемых в них закономерностей, либо выделяющей об-

щую всем им сторону. 

Анализ позитивистского направления в России не-

возможен без обращения к творчеству Е. Де-Роберти. Это 

позволит уяснить характеристику ученого как социолога 

истории философии. Особо следует отметить, что изуче-



 41 

ние социально-философских взглядов Е. Де-Роберти вы-

зывает определенную трудность ввиду сложной фразео-

логии и терминологии. Эта манера изложения подверга-

лась критике со стороны ряда авторов, полемизировав-

ших в свое время с Е. Де-Роберти. «Язык Е. Де-Роберти 

более чем ужасный: он не только туманен, он также иног-

да совсем бессмыслен»1. Нельзя не упомянуть, в связи с 

этим ленинскую критику «новых измов» в философии. 

Мы не хотим сказать, что всякое введение новых терми-

нов должно подвергаться критики, ибо развитие науки 

предполагает совершенствование понятийного аппарата. 

Однако такое изобретение новых терминов не должно 

превращаться в самоцель. В произведениях Е. Де-Роберти 

мы нередко встречаемся с этим. 

Характерной особенностью взглядов Е. Де-Роберти 

было то, что он пытался по-новому интерпретировать ис-

торию философии, рассмотреть ее с точки зрения социо-

логического исследования общих законов развития фило-

софской мысли. Недовольный существующими исследо-

ваниями в области истории философии, Е. Де-Роберти 

находил их чересчур «богатыми переходными формами, 

неожиданными сочетаниями и всевозможными компро-

миссами»2. Российский философ полагал, что труды ис-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 197. 
2 Оболенский Л. Как «наши» учат Европу // Свет. 1879. № 12. 

С. 443. 
 



 42 

ториков философии часто страдают мало научными 

стремлениями к конкретной полноте очертаний. Желая 

исправить эти недостатки, Е. Де-Роберти и предложил 

собственный социологический анализ истории филосо-

фии. Но так как социологическая сторона этого факта 

представляет величину неизвестную, то эволюция фило-

софии, по его мнению, остается задачей неразрешимой. 

Отыскать эту неизвестную и доказать правомерность со-

циологического исследования истории философии явля-

лось основной задачей Е. Де-Роберти. Для исследования 

социологической концепции Е. Де-Роберти представляет-

ся важным уточнить его понимание истории философии. 

«Прошедшее философии – явление сложное, охваты-

вающее собой весь ряд философских учений, все измене-

ния, которым эти учения подвергались в течение време-

ни, и все отношения, которые связывают философские 

доктрины и системы с другими историческими фактами и 

с другими трудами общественных явлений»1. Анализируя 

философские доктрины «прошедшего», Де-Роберти рас-

сматривал их как давно отошедшие в историю миропо-

ниманий, выслеживал влияние факторов, приведших к 

медленному вымиранию прежних систем. Русский фило-

соф руководствовался твердо намеченной заранее общей 

точкой зрения своих предшественников (Конта, Спенсе-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 247. 
 



 43 

ра, Литтре). Основная идея, которых состояла в том, что о 

окончание эры философии началась эра положительного 

знания, эра позитивной философии. Руководящий Е. Де-

Роберти взгляд вытекал из главного стремления, желания 

найти общую почву для «философии наук» и всей сово-

купности прежних систем, которые должны были достиг-

нуть определенного миропонимания. 

Изучение истории философии, по мнению Е. Де-Ро-

берти, шло по ложному пути, так как ею занимались не 

историки, социологи, а сами философы. «Но наше время 

создало новую науку – социологию, а к числу явлений, 

изучаемой последней, принадлежат и факты истории фи-

лософии»1. Социология, на его взгляд, завершив цикл по-

ложительного знания, сделала впервые попытку создать 

философию наук. Во-вторых, социология, согласно Е. Де-

Роберти, должна установить прочную связь между со-

временными историко-философскими объяснениями ми-

ра и суммой факторов, которые уже действовали в этом 

направлении в прошедшем. Именно на социологию воз-

лагал Е. Де-Роберти надежды, связанные с возможностью 

подготовить основу для становления научной философии, 

раскрыть причинные отношения в господствовавших ра-

нее типах философской мысли и, таким образом, обнару-

жить условия, наличность которых необходима для осу-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 5. 
 



 44 

ществления нового типа философии. «Вот, следователь-

но, какую огромную область явлений – можно без пре-

увеличения сказать, область, обнимающую все нынешнее 

содержание самых распространенных философских сис-

тем – факт научного обоснования социологии и правиль-

ного понимания ее отношения к психологии отрывает от 

философии или, вернее, от все еще господствующей ме-

тафизики»1. Этим Е. Де-Роберти и ограничивает роль со-

циологии. Сама по себе отдельно взятая она также бес-

сильна создать философию наук и все другие философ-

ские системы. 

Указав на то, что научное исследование прошедшего 

философии возможно только на почве социологии и с 

помощью ее методов, Е. Де-Роберти выдвигает два ос-

новных социологических закона: «закон трех фазисов ме-

тафизики» и «закон соотношения философии и науки». 

Эти два закона должны были по-новому раскрыть не 

только «прошедшее философии», но и ее будущее. 

Предметом исследования Е. Де-Роберти в основном 

была европейская история философии, восточные циви-

лизации, которые отличались от европейской множест-

вом еще малоизвестных второстепенных условий, оста-

вались вне исследовательского интереса ученого. «Но в 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Социология и психология // Новые идеи в 

социологии. Сб. 2. 1914. С. 5. 
 



 45 

главном и существенном они следуют тем же основным 

законам социологии»1. 

Обновление истории философии началось с открытия 

«нового социологического закона» – закона трех фазисов 

метафизики: материализма, сенсуализма и идеализма, 

представляющих, согласно Е. Де-Роберти, последова-

тельные этапы развития философии и полностью исчер-

пывающих содержание последней. Более того, общая со-

вокупность трех фазисов, к которым апеллировал закон, 

представляла собой, по мнению ученого, одну метафизи-

ку. Историю философии Е. Де-Роберти представлял в ос-

новном как совокупность философских гипотез, которые 

неизбежно повторяют друг друга. Но сами по себе, от-

дельно взятые, философские системы имеют различия, 

позволяющие установить в «гипотетической философии» 

три главных типа философии. 

Будучи сколком с закона трех состояний Конта, «но-

вый» закон Е. Де-Роберти представлял также три состоя-

ния или фазиса метафизики; затем, приспосабливаясь к 

схеме классификации наук, закон трех фазисов метафи-

зики распределял между шестью науками контовского 

ряда три своих типа метафизики. При этом разделе мате-

риализму достается математика, астрономия, физика и 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Мировоззрение крайнего Востока перед су-

дом социологии // Знание. 1874. № 4. С. 92. 
 



 46 

химия; сенсуализму – биология, а идеализму – социоло-

гия. Другими словами, материализм выдвигает на первый 

план гипотезу, тесно примыкающую к наукам неоргани-

ческого мира, исследующих общие и простые явления. 

Следующий тип философии выступает с гипотезой, охва-

тывающей будущее еще необразовавшейся «гиперорга-

нической» науки, таков идеализм. И третьим типом фи-

лософии выступает сенсуализм, который охватывает нау-

ки органического мира. Все три типа философии Е. Де-Ро-

берти рассматривает как «частные гипотезы», каждая из 

которых односторонне объясняет всю совокупность яв-

лений со своей специфической стороны. 

Возникает вопрос, чем являлась материалистическая 

философия для социолога, прилагавшего к оценке этой 

доктрины метод аналитического описания. Материализм 

оказывался сочетанием предложений и догадок, направ-

ленных к объяснению ни того или другого частного раз-

ряда фактов, а всех категорий явлений, рассматриваемых 

в совокупности или как одно целое. В своем развитии ма-

териализм переходил от космических вопросов к вопро-

сам антропологическим. Если материализм строил свои 

общие философские гипотезы с помощью «скудных дан-

ных», почерпнутых из специальных наук – математики, 

механики, физики, то идеализм исходил из совершенно 

поверхностных наблюдений, которые еще не уклады-

вались в рамки положительного знания. Давая общий 



 47 

взгляд на значение материализма и идеализма, Е. Де-Ро-

берти отмечал, что с исторической точки зрения материа-

лизм и идеализм составляют две основные разновидности 

одной и той же философии или одного и того же миропо-

нимания. Причины их долгого воздействия на громадные 

периоды в истории человечества Е. Де-Роберти видел в 

отсутствии научных знаний о целых разрядах явлений. 

Исследуя «прошедшее философии», историю мате-

риализма и идеализма, Е. Де-Роберти пришел к необхо-

димости их классификации. Выход из этого затрудни-

тельного положения дает предложенная Контом класси-

фикация наук или, вернее, лежащая в ее основе класси-

фикация явлений. Такая классификация, по мнению 

Е. Де-Роберти, лучшая из всех возможных, ибо показыва-

ет необходимые и постоянные отношения между явле-

ниями, а также может быть применена для математиче-

ского группирования философских мировоззрений про-

шедшего. Эта классификация представляла для него 

прочный и широкий базис, на котором можно одинаково 

основывать и разделение знания положительного, точно-

го, а классификацию знания «гипотетического». 

В своей классификации Конт дает три резко диффе-

ренцированные области явлений: неорганическую или 

физико-химическую группу с ее математической осно-

вой, органическую или биологическую, которая зиждется 

на предыдущей, и, наконец, гиперорганическую или пси-



 48 

хо-социологическую, которая в свою очередь имеет био-

логическое основание. К этим трем группам явлений 

Е. Де-Роберти сводит все выведенные им общие гипотезы 

прежней философии, а, следовательно, и все системы, на 

которые она распадается. Таким образом, получается 

трехчленная классификация мировоззрений прошедшего, 

две из которых были рассмотрены, 

Мир органических или биологических явлений, со-

ставляющих переход от космологии к социологии, Е. Де-

Роберти относил к сенсуалистической философии. Опре-

деляя место сенсуализма в ряду материализма и идеализ-

ма, Е. Де-Роберти рассматривал его наряду с другими 

философским системам как вполне самостоятельную фи-

лософию миропонимания. 

С точки зрения Де-Роберти, сенсуализм представлял 

собой особенно «выдающуюся», посредствующую фазу 

развития в двойном процессе материалистического и 

идеалистического, которые принимают в «истории миро-

понимания» всевозможные формы и составляют, в сущ-

ности, все содержание «прошедшего философии». Рос-

сийский философ находил много общего между сенсуа-

лизмом и материализмом. Так, например, краеугольным 

камнем материализма является, согласно Де-Роберти, ве-

щество, а в построениях сенсуализма – чувственное вос-

приятие. Отсюда материализм рассматривался им как 

философия, обращенная в сторону внешней природы, 



 49 

объекта; сенсуализм есть тот же материализм, но уже об-

ращенный в сторону человека и его внутреннему миру. 

Причем первый тип философии рассматривался им как 

более ранний, а второй – как его продолжение. 

Следует отметить, исторически и социологически 

сенсуализм имел для Де-Роберти совершенно различное 

значение. В общем развитии метафизики сенсуализм не 

играл роли вспомогательной или переходной фазы в раз-

витии философского мышления, он, подобно материа-

лизму и идеализму, был вполне самостоятельным миро-

пониманием. «Материализм раньше достиг определенных 

очертаний и в этом смысле предшествовал ему (сенсуа-

лизму – автор), но зато сенсуализм сам не предшествовал 

идеализму и, следовательно, не мог подготовить его гос-

подство»1. 

Идеализм, как мы уже заметили, развивался одно-

временно с материализмом. Обе философии стояли на 

одном уровне. Сенсуализм же представлял не что иное, 

как одну из философских односторонностей и притом по-

рожденных теми же условиями психической и общест-

венной организации, что сенсуализм для Де-Роберти за-

нимал среднее положение только в классификации мета-

физических систем. Историческое место сенсуализма в 

ряду основных разновидностей прежней философии со-

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Прошедшее философии. М., 1887. С. 96. 
 



 50 

всем иное. Сенсуализм выступает здесь как последняя, 

завершающая стадия развития метафизики, непосред-

ственный преемник не только материализма, но и идеа-

лизма, основная задача которого заключалась в том, что-

бы «помирить» между собой эти крайности. Но так как 

сенсуализм является одной из разновидностей метафизи-

ки, то вследствие этого и сам остается не меньшею одно-

сторонностью, чем предшествовавшие ему философские 

системы. Сенсуализм является также, согласно Де-Робер-

ти, предшественником критицизма, эволюционизма и по-

зитивизма. «Философию нашего времени можно даже с 

этой точки зрения правильно характеризовать как новый 

сенсуализм, приспособившийся к прогрессу во всех об-

ластях знания, как умозрительную систему, принявшую 

на себя и успешно доведшую до конца задачу, очевид-

но, превышавшую силы прежнего, исторического сенсуа-

лизма»1. 

Место, отводимое Де-Роберти сенсуализму в истории 

метафизики, нисколько не противоречит классификации 

науки. У Конта все три состояния умственного развития 

человечества представлены во взаимосвязи и обуслов-

ленности, то есть второе исходит из первого, а третье из 

второго, и все три образуют единый процесс эволюции. 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Пессимистическая теория познания // Вопро-

сы философии и психологии. Кн. 8. 1891. С. 53. 
 



 51 

Для Де-Роберти выделенные им три философские систе-

мы, лежащие в основании сформулированного им закона 

о трех фазисах развития метафизики, не выступают в ка-

честве взаимообусловленных элементов, а лишь рядопо-

ложенных. 

Все три философские системы Де-Роберти рассмат-

ривал как вид «общего незнания», который сам по себе не 

содействовал росту и успеху какого бы то ни было вида 

«точного знания». Философия лишь представляла помеху 

на пути всех специальных наук, а именно: материалисти-

ческие гипотезы мешали развитию механики, физики, 

химии; сенсуалистические гипотезы останавливали рост 

биологии как биологии; идеалистические гипотезы все 

более задерживали развитие социологии и психологии. 

Следовательно, Де-Роберти не видел возможности про-

гресса философии. «Прогресс» в философии состоял, по 

его мнению, исключительно в усовершенствовании дета-

лей, в обновлении старых вопросов при помощи новых 

данных. Однако утверждая, что философия занималась 

исключительно обновлением извечных вопросов метафи-

зики, Де-Роберти, по существу, занимался тем же самым. 

В частности, сформулированный им новый закон социо-

логии во многом повторял закон Конта о трех фазисах 

развития человечества. 

Основным недостатком прежней философии Де-Ро-

берти выделял метод исследования последней, который 



 52 

не был приложен к специальным наукам. Вследствие это-

го, как полагал ученый, данный метод не мог проникнуть 

в сферу общего объяснения мира, что обусловливало его 

обыденный, описательный характер. 

Если развитие специальных наук способствовало 

развитию философии, в частности использованию науч-

ных способов объяснения мира, то философия, как пола-

гал Де-Роберти, не оказывала обратного воздействия на 

естественные науки. Вместе с тем Де-Роберти признавал, 

что это не столько вина прежних философов, сколько 

влияние исторических условий развития. Философия бы-

ла отрезана от научных путей и у нее не было другого 

выхода, помимо обращения к приемам обыденного мыш-

ления. «Философия прошедшего была верным отголо-

ском не только царившего вокруг нее общего невидения, 

но и тех зачатков и отрывков знания, которые уже тогда 

придавали глубокое значение человеческому существо-

ванию, возвышая человека над остальной природой и по-

могая ему в трудной борьбе с естественными силами, 

враждебными его личному счастью»1. 

Одной из положительных черт философии Де-

Роберти отмечал стремление прислушиваться более голо-

су науки, нежели к религии и другим формам фантасти-

ческого объяснения мира. И если есть вина философии, 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 236. 
 



 53 

то она оправдывалась стремлением сохранить право на 

существование, соединить мечту и действительность, 

произвольные гипотезы и точные результаты науки. Хотя 

Де-Роберти не исключал права прежней философии на 

почетное место в летописях человечества, вместе с тем он 

не допускал возможности последней приблизиться к зна-

нию, вследствие чего ей и было предначертано оставаться 

лишь миропониманием. 

Остается вопрос: в чем же состоит суть социологи-

ческого объяснения общего развития философии и для 

чего оно было необходимо? Подобное объяснение, со-

гласно Де-Роберти, дает право не только исследовать 

«прошедшее философии», но и признать метафизику по-

лезной или вредной, или, наконец, «безразличной». По 

мнению Де-Роберти, разумнее предоставить вещи их ес-

тественному течению. Следует действовать не на метафи-

зику, а исключительно на причины, обусловливающие ее 

возникновение и развитие. Но не следует, утверждал Де-

Роберти, «предаваться праздной мечте будто, доказав 

глубокую нерациональность метафизики, можно повли-

ять на будущую судьбу. Такая надежда была бы равно-

сильна ожиданию сверхъестественного»1. Другое пре-

имущество социологического объяснения истории фило-

софии, по мнению Де-Роберти, заключалось в том, что до 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 260. 
 



 54 

Конта философские системы рассматривались как чисто 

логические продукты. Этот способ объяснения общего 

хода развития философии Де-Роберти называл психоло-

гическим. Психологическое объяснение, по его мнению, 

не раскрывало ни биологических, ни социологических 

причин или условий развития истории философии. «Ис-

тория на каждом шагу свидетельствует о несостоятель-

ности чисто психологического объяснения бесконечной 

смены мировоззрений, – подчеркивал Де-Роберти, – и ис-

тория не менее постоянно указывает на важную роль в 

этой эволюции общественных факторов»1. В противопо-

ложность этому социологическая теория претендует на 

всеобщий характер объяснений истории философии, а не 

одной части философии, как делает это теория психоло-

гическая, составляющая результат сенсуалистической 

критики. Тем самым Де-Роберти отстаивал необходи-

мость замены истории философии новым положительным 

знанием, позитивной философией. 

Таким образом, глубокий анализ и оценка взглядов 

Де-Роберти в отношении бесперспективности сущест-

вующей философии, насыщенной псевдопредложениями 

материализма, идеализма и сенсуализма, ограниченности 

метафизического понимания, а с другой стороны, пре-

имуществ нового социологического закона, позволяюще-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 333. 
 



 55 

го понять причины вымирания метафизики и медленного 

зарождения философии наук, позволяет охарактеризовать 

Де-Роберти не только как историка философии, но в 

большей степени социолога истории философии. 

 

 

1.3. Соотношение философии и науки 

 

Вопрос об отношении философии к науке, а тем бо-

лее науки к философии возник в истории философии зна-

чительно позднее, чем эти отношения реально сложились 

в том или ином виде. Уже на заре эпохи эллинизма выде-

ление специальных наук из нерасчлененного прежде фи-

лософского лона вызвало к жизни проблему взаимовлия-

ния астрономии, математики, зоологии, медицины, с од-

ной стороны, и философии – с другой. Утверждение фео-

дализма принесло с собой угнетение науки на целый ряд 

веков. 

В XVI–XVII вв., когда наука подняла восстание про-

тив религии, все прогрессивные философы в той или 

иной мере встали на сторону первой. Защита ими прав и 

достоинств науки приняла форму борьбы новаторской 

философии против философии средневекового традицио-

нализма. Но затем идеалистическая философия Нового 

времени снова развернула борьбу против науки, претен-

дуя на то, чтобы подчинить ее себе и диктовать догмати-



 56 

ческие законоположения. Однако остановить развитие 

науки не удалось, и последняя из всеобщих систем идеа-

листического философствования (в наиболее закончен-

ном виде созданная Гегелем) была разрушена напором 

прогресса научного знания. 

Тема отношения философии к науке имеет множест-

во самых различных сторон. Это и вопрос о мере научно-

сти в философских построениях, и проблема достоверно-

сти философского знания, и специфика доказательства в 

философском опоре, и вопрос о взаимовлиянии филосо-

фии и специальных наук, и т.д. В известном смысле над 

всеми этими проблемами стоит вопрос о том, как, в каком 

социально-культурном контексте возникает само проти-

вопоставление философии и науки. 

Известно, что такое противопоставление становится 

предметом систематических обсуждений со второй поло-

вины XIX в., хотя отдельные мыслители формулировали 

его значительно раньше.1 Именно к концу XIX в. стали 

обнаруживаться различные социально-культурные функ-

ции философии и науки, а вместе с ними и различие со-

ответствующих типов знания. Само это различие уходит 

своими корнями гораздо глубже – в начало эпохи Нового 

                                                 
1 В частности, оно нашло достаточно резкое выражение у 

Б. Паскаля, вокруг нее, по сути дела, строилась вся философия 
С. Кьеркегора. 

 



 57 

времени, когда возникла наука в современном смысле 

этого понятия, а вместе с нею утвердился тот тип культу-

ры, который позднее, уже в ХХ в., получил название но-

воевропейского. 

В русской культуре наивное преклонение перед нау-

кой особенно настойчиво стало проявляться во второй 

половине XIX в. Но к этому же времени относится и бле-

стящее развитие русской науки, особенно естествознания. 

Великие имена Пирогова, Менделеева, Ковалевского, 

Мечникова, Сеченова и т.д. знаменуют исключительные 

успехи русской науки и, естественно, что культ научного 

знания и постепенное подчинение ему всей мысли полу-

чает особую силу. 

Позитивизм становился философским кредо не одних 

ученых, он подчинял своему влиянию широкие круги 

русского общества. Не случайно то, что именно шестиде-

сятые годы прошлого столетия положили начало русско-

му «просвещенству» с его культом научного знания, с его 

стремлением к широкому распространению этих знаний. 

Известно, что позитивизм изображает отпочкование от-

дельных наук от философии, как преодоление последней 

и переход от философии, якобы ненаучной по своей при-

роде, к положительному (позитивному) научному зна-

нию. С точки зрения позитивистов, в ходе исторического 

процесса отпочкования от философии положительных 

наук философии теряет свой специфический предмет: 



 58 

все, чем она занималась раньше, становится достоянием 

специальных наук, и философам в лучшем случае остает-

ся лишь изучение самой науки, теории научного знания. 

Реакционность этой позитивистской концепции за-

ключается в том, что она отрицает значение философии 

как мировоззрения, возможность и необходимость науч-

ного мировоззрения вообще, выбрасывая тем самым за 

борт как некий исторический анахронизм. На деле, одна-

ко, под видом отрицания философии позитивизм пропо-

ведует агностицизм и субъективный идеализм, то есть 

крайне реакционную философию. 

В противовес позитивистскому взгляду необходимо 

подчеркнуть, что отпочкование от философии опреде-

ленных вопросов не приводит, конечно, к исчезновению 

ее содержания, к потере ею предмета исследования. На-

оборот, философия, занимаясь уже объяснением отдель-

ных явлений, отдельных форм движения материи, все бо-

лее и более становится научным мировоззрением в собст-

венном смысле этого слова. 

Характерной чертой позитивизма была, прежде все-

го, вера в единственность научных методов в постижении 

бытия. С другой стороны, убеждение в относительности 

нашего знания, в его постоянной эволюции и в невоз-

можности существования абсолютного знания. Далее, по-

зитивизм отвергал (заранее) всякую метафизику. «Эта ан-

тиметафизическая тенденция не мешает часто тому, что 



 59 

«во имя науки» утверждается явно метафизический мате-

риализм, но внутреннее взаимотяготение материализма и 

позитивизма есть ведь явление повсеместное»1. Таковы 

общие черты позитивизма. 

Обращаясь к изложению философских взглядов Де-

Роберти, остановимся, прежде всего, на вопросе о поня-

тии философии у него и о соотношении философии и 

науки. Это основной и решающий пункт в философских 

построениях Де-Роберти. 

Понятие философии у Де-Роберти имеет несколько 

значений. В одном случае философия отождествляется с 

миросозерцанием. «Миросозерцание каждой эпохи, как в 

зеркале, отражается в философии, господствовавшей в 

эту эпоху»2. В таком случае, что собой представляет ми-

росозерцание? Последнее, согласно Де-Роберти, состав-

ляет совокупность представлений о природе, человеке, 

окружающей среде и т.д. Миросозерцание, на его взгляд, 

слагается из двух параллельных друг другу составных 

частей: из того, что уже известно, и из того, что еще не-

известно. Следовательно, одну сторону миросозерцания 

составляют научные данные, другую – представляет эле-

мент вечно колеблющийся, зависящий от личного усмот-

                                                 
1 Зеньковский В. История русской философии. Т. 2. Ч. 2. Л., 

1991. С. 7. 
2 Де-Роберти Е. Наука и метафизика // Знание. 1875. № 8. С. 19. 
 



 60 

рения. Философия, в свою очередь, отождествляющаяся 

Де-Роберти с миросозерцанием, содержит в себе обе со-

ставные части миросозерцания. Но заметим, что первая 

из этих составных частей есть не что иное, по мнению 

Де-Роберти, как наука. Таким образом, философия для 

русского ученого выступает как совокупность научных и 

в то же время ненаучных данных. Если в данном случае 

понятие философии характеризуется Де-Роберти в широ-

ком смысле слова как миросозерцание, то в более огра-

ниченном смысле понятие философии неизбежно слива-

ется с понятием той составной части всякого миросозер-

цания, которое стоит вне науки и может быть охарактери-

зовано как переменчивый остаток, не анализированный 

наукой. Эта часть «всякой философии», считал Де-Робер-

ти, составляет отпечаток на всей философии. Поэтому 

она одна только и называется философией. В другом слу-

чае Де-Роберти дает более узкое определение философии. 

«Философия, в строгом или в тесном смысле слова, есть 

умственная формация, принадлежащая будущему, есть 

общая высшая систематизация всех наших концептов»1. 

История философской мысли воспроизводит перед 

нами много различных взглядов на значение философии, 

но все они имеют одну общую черту. Она состоит в том, 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Философия и ее задачи в XX веке // История 

нашего времени (Современная культура и ее проблемы). Т. 7. 
Вып. 29. 1915. С. 153. 



 61 

что понятие философии определялось всегда в связи с 

понятием науки, ибо они ставились в то или другое от-

ношение к более общему понятию знания. 

У Де-Роберти собственно нет четкого определения 

науки. Наука для него – это совокупность научных зна-

ний. Правда, Де-Роберти считал, что научное знание есть 

специфический вид знания вообще и эта специфичность 

заключается в наличии системы знания. 

Характерной особенностью Де-Роберти было то, что 

он сознательно противопоставлял философию науке, 

причем уже заранее принимая, что сама философия есть 

особая отрасль человеческого знания, которая не может 

быть названа наукой. «Наука может быть не только выде-

лена из философии как понятие, но может даже противо-

поставлена ей»1. В качестве аргумента русский мысли-

тель выдвигает положение о том, что в отличие от част-

ных наук философия оперирует понятиями и принципа-

ми, обладающими предельной общностью. Отсюда сле-

дует вывод Де-Роберти с полной бессодержательности 

философских понятий и принципов, поскольку последние 

применимы во всех без исключения случаях, а это равно-

сильно тому, что такие понятия и принципы не могут 

быть ни проверены, ни подтверждены. Таким образом, 

указание на всеобщность, составляющую специфическую 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Наука и метафизика // Знание. 1875. С. 20. 
 



 62 

особенность философского знания, превращается в довод 

против признания философии наукой. «Философия могла 

быть только миропониманием или миросозерцанием. 

А наука, в свою очередь, – это и есть сама философия. 

В науке всегда была скрыта возможность будущего ми-

ропонимания, или будущей философии»1. 

Основное отличие науки от философии Де-Роберти 

видел в том, что наука объясняла отдельные части об-

ширного целого, а философия, в свою очередь, охватыва-

ла изучение неизвестного мирового итога. «Это коренное 

различие в приемах проходит через всю историю наук и 

философских систем и в этом главным образом и вырази-

лась преждевременность отделения от древа специально-

го знания незрелых плодов философии, которая только 

такой ценой и могла приобрести внешний вид самостоя-

тельности»2. Именно эту фазу развития философии Де-

Роберти характеризовал как «мнимую независимость ее 

от науки». Следовательно, «постоянное отношение» (т.е. 

отношение философии и науки) заключается в том, что 

«эволюция социальных наук предшествует эволюции фи-

лософских систем»3. Другими словами, наука и ее разви-

тие есть социологическая причина, а философия – социо-

логическое следствие. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Наука и метафизика // Знание. 1875. С. 20. 
2 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 425. 
3 Там же. 



 63 

Таким образом, вывод Де-Роберти заключается в том, 

что не частные науки отмежевались от философии, а фи-

лософия отходила от наук. 

Однако история познания показывает, что становле-

ние любой науки – сложный и длительный процесс. Про-

цесс становления подлинно научного знания начался с 

того, что от единой нерасчлененной философской науки 

начали последовательно отпочковываться одна за другой 

сначала естественные науки, затем общественные и, на-

конец, науки, имеющие дело с духовной жизнью челове-

ка. Сам этот процесс отпочкования от философии от-

дельных наук настолько очевиден, что признается ныне 

за исторический факт. Следовательно, отделение частных 

наук от философии не может и не должно заканчиваться 

полным «испарением» всего исходного материала, что 

означало бы голое отрицание философии. 

Де-Роберти, несомненно, признавал влияние, дейст-

вие господствующего миропонимания на характер преоб-

ладающих в специальных науках понятий. Но это есть 

условное влияние, так как философия отдает науке лишь 

то, что сама от нее получила, и поэтому такое влияние 

является «отраженным». Развитие науки, согласно Де-

Роберти, находилось в зависимости от множества факто-

ров, в числе которых различные миропонимания (мате-

риализм, идеализм, сенсуализм) занимают во всяком слу-

чае второстепенное место. Главным двигателем выступа-



 64 

ет специальный метод, который вырабатывается каждой 

наукой своими собственными средствами. 

С «чисто социологической» точки зрения Де-Робер-

ти, между наукой и философией должен был установить-

ся обмен воззрений, гипотез. Будучи продуктами общест-

венного развития, философия и наука не могли не влиять 

друг на друга непосредственно через нравы, обычаи, тра-

диций, язык и т.д. Не отрицая связи между наукой и фи-

лософией, Де-Роберти, однако, не показывает прямое ру-

ководящее направление с той или другой стороны. На его 

взгляд, философия не могла делиться с наукой ни своим 

содержанием, ибо ее гипотезы были сами специального 

происхождения, ни своим методом, ибо последний был 

лишь «искажением научных способов открытия истины». 

С другой стороны, роль науки в деле философии ограни-

чивалась двумя основными факторами. Во-первых, со-

гласно мнению русского ученого, наука совершенно пас-

сивно делилась своим содержанием со всеми отраслями 

человеческой мысли и деятельности, в том числе с фило-

софией. И, во-вторых, научные данные, переходя в фило-

софию, тем самым порывали свою прежнюю связь с нау-

кой. Судьба этих данных в философии зависела уже не 

столько от дальнейших успехов этой области знания, 

сколько от первоначальных условий, при которых эти на-

учные данные как бы раз и навсегда становились достоя-

нием «спекулятивного ума». Как мы видим, на взгляд Де-



 65 

Роберти, между наукой и философией было односторон-

нее влияние со стороны науки на философию. 

Мы убеждены, что философская мысль сыграла чрез-

вычайно существенную роль и влияние философских 

концепций на развитие науки, была столь же существен-

ной, сколь и влияние научных концепций на развитие 

философии. По мнению В. Вернадского, «никогда не на-

блюдали мы до сих пор в истории человечества науки без 

философии, и, изучая историю научного мышления, мы 

видим, что философские концепции и философские идеи 

входят как необходимый, всепроникающий в науку эле-

мент во все время ее существования»1. Один из впечат-

ляющих примеров такого рода дает нам послекоперни-

ковский период развития науки, иными словами науки, 

без малого три столетия господствовавшей в европейской 

мысли – от Галилея до Энштейна, Планка или Нильса Бо-

ра. История научной мысли учит нас, что научная мысль 

никогда не была полностью отделена от философской 

мысли, что великие научные революции всегда определя-

лись катастрофой или изменением философских концеп-

ций, что научная мысль развивалась не в вакууме. Это 

развитие всегда происходило в рамках определенных 

идей, фундаментальных принципов, наделенных аксио-

                                                 
1 Вернадский В.И. Научное мировоззрение // Философия и ми-

ровоззрение. М., 1990. С. 186. 
 



 66 

матической очевидностью, которые, как правило, счита-

лись принадлежащими собственно философии. Разумеет-

ся, из этого отнюдь не следует, что мы отвергаем значе-

ние открытия новых фактов, новой техники или, более 

того, наличия автономности или даже внутренней зако-

номерности развития научной мысли. Но это уже другая 

тема, говорить о которой сейчас не входит в наши наме-

рения. 

В отличие от большинства историков философии, Де-

Роберти во главу исследования проблемы отношения фи-

лософии и науки ставил ряд положительных наук. Пер-

вым плодом его поисков в этом направлении была уже 

известная нам классификация философских систем (ма-

териализм, идеализм, сенсуализм), которая в свою оче-

редь тесно примыкает к классификации наук, принятой 

позитивной школой. Но классификация наук не основана 

на одной почве с классификацией философских систем, 

выдвинутой Де-Роберти. И в этом смысле первая совер-

шенно независима от второй. Тем не менее деления клас-

сификации наук соответствуют главным ступеням иерар-

хической лестницы отвлеченного знания1. Существенное 

отличие классификации философских систем от класси-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 248. 
Этот вопрос подробно освещен во втором параграфе первой 

главы. 
 



 67 

фикации наук Де-Роберти видел в отсутствии последова-

тельных ступеней развития философских систем, нали-

чии в ней одновременных явлений. Параллельное изуче-

ние обоих рядов – ряда наук и ряда философских сис-

тем – позволит, считал Де-Роберти, выявить условия, 

влияющие на развитие философии. Отсутствие научного 

объяснения обширных категорий явлений, по его мне-

нию, порождало и поддерживало существование филосо-

фии, ибо последняя с большим успехом оперирована не-

научными данными. Отличительной особенностью по-

следней являлось то, что она не зависела от специальных 

наук. 

Для чего же было необходимо такое сопоставление и 

параллельное изучение обеих классификаций – ряда наук 

и ряда форм метафизики? Де-Роберти считал, что ни одна 

из этих двух классификаций в отдельности не может при-

вести к открытию условий, влияющих на развитие преж-

ней философии. Задача Де-Роберти состояла в том, чтобы 

перейти от «социологической теории» к «социологиче-

скому применению», что позволило бы правильно поста-

вить вопрос о будущей философии. Другой важной зада-

чей было показать, каково взаимовлияние науки и фило-

софии, как шел их процесс развития. Третьей особеннос-

тью этого вопроса было создание философии наук. 

Известно, что Конт, показывая последовательную 

смену трех фаз умственного развития, обходит вопрос о 



 68 

причинном отношении между двумя группами явлений: 

состоянием философских и научных понятий в каждую 

эпоху. В русской позитивистской литературе существо-

вало несколько точек зрения по данному вопросу. Со-

гласно одному толкованию, состояние философии счита-

лось главной социологической причиной, определяющей 

состояние науки. Следующая точка зрения характеризует 

обе группы явлений и ставит их в тесную зависимость от 

новой группы или от фактора психологического, призна-

ваемого общею причиной. Наконец третья гипотеза от-

крывает прямо обратное отношение между развитием 

науки и развитием философии1. 

Признавая историческую достоверность факта, ле-

жащего в основе закона О. Конта, Де-Роберти отвергает 

факт о преобладающем влиянии философии на другие 

специальные науки. Де-Роберти относил себя к сторон-

никам третьего объяснения, заключающегося в призна-

нии за состоянием наук всех свойств преобладающей 

причины, а за философией – характера необходимого 

следствия. Большинство представителей позитивистской 

школы стояли на первых двух точках зрения. Сам Конт 

не отдавал ни одной из трех гипотез решительного пред-

почтения. Конт в своем знаменитом законе о трех стадиях 

                                                 
1 См.: Грот Н. Отношение философии к науке и искусству. Ки-

ев, 1883. С. 27. 
 



 69 

умственного развития человечества, как известно, пытал-

ся показать прямую зависимость состояний научных по-

нятий от состояния философских идей. Научные понятия 

и возникающие на их основе науки проходят через из-

вестные три фазы: теологическую, затем метафизическую 

и, наконец, стадию положительной мысли. Конт утверж-

дал, что наука в своем поиске за истиной последователь-

но руководствуется тремя основными гипотезами, имею-

щими философский характер. Именно это толкование за-

кона трех состояний и представлялось для Де-Роберти 

более всего ошибочным ввиду того, что оно было осно-

вано на наблюдении одних внешних, поверхностных при-

знаков явлений. Конт видел «в философской мысли, как 

подчеркивал Де-Роберти, первую причину, приводящую 

в движение мысль научную, то есть, другими словами, 

приписывает философии в области знания ту роль, какая 

она в действительности играет лишь по отношению к ос-

тальным фактам культуры»1. 

В терминологию закона трех состояний Конта Де-

Роберти внес некоторые поправка. Термины «теологичес-

кий», «метафизический» должны служить, по его мне-

нию, характеристикой философских воззрений, а не на-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Философия и ее задачи в XX веке // История 

нашего времени (Современная культура и ее проблемы). Вып. 29. 
Т. 7. 1915. С. 173. 

 



 70 

учных понятий. «Последние, как бы положительны они 

ни были в данную эпоху, не могут быть одновременно 

научными и теологическими или метафизическими»1. 

Подобная терминология соответствует взгляду, для кото-

рого состояние науки обусловливается состоянием фило-

софии и обе группы явлений равномерно изменяются. Но 

это не соответствовало позиции по этому вопросу Де-Ро-

берти. Русский философ считал, что терминологию Конта 

нельзя сохранить еще и по той причине, «что в периоды 

господства теологии и метафизики специальные отрасли 

знания были переполнены, заимствованы у таких миро-

воззрений понятиями и объяснениями»2. 

Если говорить о мысли вообще, не распавшейся еще 

на философию, направленную на всеобщее, и специаль-

ные науки, изучающие единое, считал Де-Роберти, можно 

предположить, что философия проходит через три фа-

зы развития, предложенные Контом. Однако необходимо 

учитывать, что существование мысли единой, недиф-

ференцированной есть гипотеза, не имеющая реального 

основания. «История застает человеческую мысль уже 

раздвоившуюся на отрасли: научную и философскую»3. 

С этой точки зрения, закон трех состояний Конта являет-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1886. С. 271. 
2 Там же. С. 271. 
3 Там же. С. 273. 
 



 71 

ся для Де-Роберти, очевидно, лишь удобной формулой 

для выражения факта замещения несуществующей еще 

научной философии характеристической смесью сначала 

теологических, а потом метафизических систем с поло-

жительными истинами. Следующей поправкой формулы 

Конта для Де-Роберти было то, что существование пря-

мой генетической связи между первыми двумя умствен-

ными состояниями не дает права заключать о существо-

вании такой же связи между ними и третьим состоянием, 

или что научная философия следует за метафизикой. 

Следовательно, утверждение Конта о том, что научная 

философия в своем развитии обусловлена метафизикой, 

для Де-Роберти неприемлемо. 

Как выражение общего исторического факта Де-

Роберти признавал формулу Конта чрезвычайно важной, 

но сама по себе она остается необъяснимой. Конт, по его 

мнению, не мог, например, объяснить, почему за эпохой 

преобладающих теологических фикций и эпохой научных 

объяснений следует период, в котором верховное руково-

дство умами принадлежит метафизике, или почему появ-

ляются метафизические гипотезы, если не считать таким 

разрешением ссылку на причины, глубоко скрытые в об-

ласти психического неизвестного. Свой ответ Де-Роберти 

дает в «частном» законе метафизических типов, распро-

страняя заключающиеся в нем объяснения на вою сово-

купность фактов, вошедших в состав формулы Конта. 



 72 

В результате получился «общий» закон соотношения меж-

ду наукой и философией. Таким образом, идею отношения 

метафизических систем к опыту или философии к науке Де-

Роберти представил как общий «закон социологии». Новый 

«закон социологии», или как иначе его называет Де-Робер-

ти – «закон соотношения науки и философии», есть индук-

тивное распространение «закона трех типов метафизики»1. 

Оба закона, по мнению Де-Роберти, составляют дополнение 

и разъяснение закона трех состояний Конта. 

Закон соотношения науки и философии не только 

определял взаимовлияние науки и философии, но и ре-

шал также «будущую судьбу метафизики». Что же пони-

мал Де-Роберти под понятием метафизики? 

«В сознании позднейшего человечества метафизика 

во всех своих проявлениях получает значение глубоко 

одностороннего и ложного толкования суммы мировых 

явлений, и становится не только философией эпохи не-

знания, но, в прямом и строгом смысле этого слова, и фи-

лософией незнания»2. Отличительной чертой метафизи-

ки, отмечал Де-Роберти, всегда являлось отсутствие точ-

ных наблюдений в обширных областях природы. Другую, 

основную, бросающуюся в глаза, черту философских уче-

ний прошедшего составляет крайняя односторонность. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 292. 
2 Там же. С. 446. 
 



 73 

Третьей особенностью прежней философии Де-Роберти 

выделяет ее неподвижность или, вернее, сравнительно 

медленный ход развития философии. Метафизика, по его 

мнению, всецело принадлежит прошлому. Главный источ-

ник, питающий метафизику, на его взгляд, иссякает по ме-

ре того, как относительные истины начинают занимать в 

науке место абсолютных и все более удовлетворительно 

объяснять природу. Следует также отметить, что в разви-

тии метафизических систем Де-Роберти выделял период 

возрастания и период упадка метафизики. Указанные пе-

риоды связывались с учением о теории познания. В первой 

фазе «концепт» непознаваемого оставался чуждым всем 

трем направлениям философской мысли. Этот период ха-

рактеризовался как период «возрастания метафизики». Но 

с развитием положительного знания «все системы почти 

одновременно сознали свое конечное бессилие, осознание 

это у всех выразилось с возникновением или постепенным 

развитием теории непознаваемого»1. 

Де-Роберти полагал, что развитие и возникновение 

«теории непознаваемого» явилось одной из причин упад-

ка философии. Другим показателем того, что метафизика 

все более и более теряет прежнюю твердую почву под 

ногами, явилось смещение акцентов в рассмотрении ап-

риорной философии как творчества чисто эстетического, 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Прошедшее философии. М., 1887. С. 446. 
 



 74 

как особого рода поэзии, а не научного знания. Де-Ро-

берти понимал, что позитивизм в конце концов наносит 

удары не только исторической метафизике, но и всякой 

философии, в том числе и научной. Однако желая спасти 

эту философию или «положительную метафизику», он, 

тем не менее, отрицает важное значение для философии 

гносеологических вопросов, не хочет считаться с теорией 

позитивизма о недостаточности познавательных средств 

для разрешения философских проблем, с советом строгих 

позитивистов держаться полного нейтралитета в вопро-

сах, выходящих за пределы опыта или наблюдения. 

Постепенное отмирание метафизики может растя-

нуться на неопределенное время, считал Де-Роберти, мо-

жет случиться, что процесс этот никогда не завершится. 

Метафизика должна уступить место новому «научному 

миропониманию». Какую же роль станет играть метафи-

зика в образовании или в возникновении философии на-

ук? Станет ли она прямым и реальным источником науч-

ной философии? Де-Роберти явно не собирался опреде-

лять для метафизики роль непосредственной родоначаль-

ницы научной философии. «Вопрос об отношении фило-

софии прошедшего к философии наук, или вопрос об ис-

тинном генезисе нового миропонимания должен быть 

разрешен в том смысле, что источником, прямым и ре-

альным антицендентом научной философии является не 

метафизика, в каком бы то ни было виде, а группа тех науч-



 75 

ных и частных истин, которые некогда легли в основу ме-

тафизической философии, которые служили ей точками ис-

хода и опоры в течение всей ее истории и которые она, в 

силу глубоких психических и в особенности социологичес-

ких причин, постоянно и систематически извращала»1. 

Де-Роберти полагал, что метафизика не может дать на-

учного объяснения мира по той простой причине, что мно-

гие основные науки не были еще определены, хотя в силу 

исторических условий метафизика постоянно и неразрывно 

соединялась с частной научной истиной. И, тем не менее, 

новое научно-философское знание не может основываться 

на метафизике, а только лишь на отдельных научных дан-

ных, которые некогда легли в основу истин, подчеркивал 

ученый. Будущее принадлежит научному миропониманию, 

которое возникает на фундаменте философии специальных 

наук. При этом надо помнить, что если на развалинах мета-

физики образуется научная философия, то лишь под тем 

непременным условием, что в главные части нового знания 

не войдет ни один старый камень, ни один «обломок от 

прежних миропонимании»2. Разрушая старое здание мета-

физики, Де-Роберти строит на ее обломках новое здание 

«положительной метафизики». Здание это должно будет 

выстроено в новом стиле при помощи новых архитектур-

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Проведшее философии. М., 1887. С. 446. 
2 Там же. С. 232. 
 



 76 

ных приемов1. В своем полном цельном виде метафизика 

должна была уйти в область прошлого. 

В чем же преимущество этой новой философии, имею-

щей возможность возникнуть на развалинах метафизики, и 

каковы ее перспективы развития. Оно видится Де-Роберти в 

том, что в ней не будет непроверяемых гипотез. Пока будет 

совершаться необходимый процесс дополнительного раз-

вития специальных наук, господство в области отвлеченной 

мысли удержится за научно-философскими системами, со-

ставляющими переходную ступень от метафизики к строго 

научной философии. Однако Де-Роберти не определяет 

продолжительности этой переходной фазы, а также не по-

казывает, какой будет эта особая философия, какие специ-

альные вопросы отойдут к ней от «частных наук» (специ-

альные). Но вместе с тем он настаивал на том, что «Фило-

софия наук ни в коем случае не сделается наукой: она 

должна оставаться миропониманием»2. Таким образом, да-

же став философией наук, последняя остается, как прежде, 

миропониманием. Но если будущая философия основыва-

ется на научных данных и не имеет ничего общего с мета-

физическими гипотезами, то почему научная философия не 

может стать наукой? Остался открытым вопрос: почему 

философия, приобретя статус философии наук, по-преж-

нему остается миропониманием? 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Прошедшее философии. М., 1887. С. 250. 
2 Там же. С. 252. 
 



 77 

Единственным предвестником философии наук Де-

Роберти считал позитивизм, основной задачей которого 

являются: 

1) умножение научного материала, в особенности в 

области биологии, социологии и психологии; 

2) установление и разработка полного ряда специ-

альных философий отвлеченных наук. 

При этом философия, которой принадлежит будущее, 

должна отказаться от априорного знания; для разрешения 

философских задач вполне будет достаточно опытного 

позитивного материала. «Научно-философские системы, 

напротив того, должны принципиально отказаться слу-

жить источником, снабжающим науки какими бы то ни 

было предложениями»1. 

Таким образом, получается, что даже «хорошие фило-

софии» не могут оказывать никакого влияния на науку, ос-

таваясь противопоставлениями ей. Если даже допустить 

такую точку зрения, что развитие научной мысли подверга-

лось влиянию и далеко не регрессивному со стороны фило-

софской мысли, то все равно это касается только прошлого, 

но отнюдь не настоящего или будущего. Итак, единствен-

ный урок истории философии состоит в том, что из нее 

нельзя извлечь никакого урока. Да и вообще, что представ-

ляет собой эта история философской мысли? «Кладбище 

забытых теорий», или же главу «Истории человеческой 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Прошедшее философии. М., 1887. С. 500. 
 



 78 

глупости?». Де-Роберти в конечном итоге определил отно-

шение философии и науки следующим образом: «Многове-

ковая тяжба между наукой и философией привела, по-види-

мому, к полному поражению последней»1. Подобное отно-

шение к истории философской мысли было характерно не 

только для Де-Роберти и его современников, но и для со-

временных западных неопозитивистов. Так, Ф. Франк пи-

сал, «что современная наука несовместима с традиционны-

ми системами философии»2. С открытым отрицанием фи-

лософии выступил Л. Витгенштейн, объявивший философ-

скую проблематику не имеющей смысла и сводившей 

функции философии к прояснению языка науки. С несколь-

ко иных теоретических позиций эту точку зрения пропаган-

дировал также основоположник феноменологической фи-

лософии Э. Гуссерль. Он отвергал всю предшествующую 

мысль как ненаучную по своему содержанию, исключая 

лишь отдельные попытки подойти к созданию философии 

как строгой науки3. 

В виде исключения можно упомянуть Э.А. Берта, ав-

тора известных «Метафизических основ современной 

науки», который допускает наличие позитивного влияния 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Философия и ее задачи в XX веке // История 

нашего времени (Современная культура и ее проблемы). Вып. 29. 
Т. 7. 1915. С. 150. 

2 Frank F. Modern science and its philosophy. L. 1949. P. 41. 
3 Гуссерль Э. Философия как строгая наука. Новочеркасск, 

1994. С. 129. 
 



 79 

и важную роль философских концепций в развитии нау-

ки. Но Берт видит в них лишь своего рода подпорки, 

строительные леса, помогающие ученому конструировать 

свои научные концепции, но которые, как только здание 

теории возведено, могут быть убраны и в самом деле уби-

раются последующими поколениями. 

Предположим, однако, вместе с Бертом, что фило-

софские воззрения являются не более чем строительными 

лесами. Но и в этом случае последние совершенно необ-

ходимы для постройки, ибо они обеспечивают самую 

возможность таковой. Вне всякого сомнения, научная 

мысль может их отбросить, но только для того, чтобы за-

менить их другими. 

Небезынтересно отметить, что вопрос о цели изуче-

ния своей истории стоял не только перед историей фило-

софии, но и перед историей науки вообще, в особенности 

перед историей естествознания. Так, например, Б.Г. Кузне-

цов в специальной статье утверждал, что «без слияния со-

временной науки с ее историей развитие современной нау-

ки невозможно», что «наука начинает требовать от себя са-

мой ответа на вопрос о своих возможностях и находит его в 

истории познания. Поэтому исторический анализ был и ос-

тается необходимой компонентой современной науки»1. 

                                                 
1 Кузнецов Б.Г. Может ли современная наука быть объектом ис-

торического анализа // Философские науки. 1983. № 1. С. 41. 
 



 80 

Подводя итоги, отметим следующее. «Научная фило-

софия» Де-Роберти представляла собой философию, опи-

рающуюся на науку, часто не идущую далее синтеза на-

учных обобщений. Можно даже сказать: здесь больше 

интереса к «научному мировоззрению», чем к филосо-

фии. Исходное убеждение Де-Роберти при решении воп-

роса взаимоотношения науки и философии определялось 

его верой в науку, его критицизмом, отрицанием филосо-

фии. Вся эпоха Де-Роберти жила тем же умонастроения-

ми. Большая часть русских позитивистов ограничивалась 

догматическим отрицанием метафизики, наивно предпо-

лагая достаточным назвать метафизику пройденной сту-

пенью развития, для того чтобы прекратить ее дальней-

шее существование. Де-Роберти без колебаний и сомне-

ний присоединился к тому духу секуляризма, которым 

был насыщен XIX в. Позитивизм (как искание истины 

лишь в пределах опыта), углубленный построениями 

Конта, предопределил всю работу мысли Де- Роберти и 

наложил свою печать на его духовные искания. 

Отчетливо представляя неполную совместимость 

собственных взглядов с контизмом, в конце 80-х гг. прош-

лого века Де-Роберти объявил себя сторонником «не вся-

кой метафизики», а «положительной метафизики», чем 

фиксировал свой переход к махизму и неокантианству. 

 

 



 81 

 

 

 
Глава  2 

ПСИХОЛОГИЗМ В СОЦИАЛЬНОЙ ФИЛОСОФИИ 

Е.В. ДЕ-РОБЕРТИ 

 

2.1. Е.В. Де-Роберти как представитель 

психологического направления 

в русской социально-философской мысли 

 

Мировоззрение Де-Роберти претерпело значитель-

ную эволюцию – от контизма к махизму. В нем можно 

выделить два крупных периода: 60–80-е гг. XIX в., когда 

происходило становление позитивистских взглядов Де-

Роберти на основе идей Конта, и с 90-х гг. – переход на 

позиции субъективного идеализма. Начиная с 90-х гг., в 

работах Де-Роберти социальные изменения отождеств-

ляются с психологическими процессами. Эволюция воз-

зрений социолога происходила в общем русле позити-

визма, когда сам Де-Роберти отмечал в 1900 г., что он не 

отказывается от основных контовских положений, изло-

женных им еще в конце 60-х гг.1 Однако он отчетливо 

понимал различие своих новых установок от положений, 

                                                 
1 De-Roberti. Constitution de L’ethique. Paris, 1900. Р. 40. 
 



 82 

высказанных им раньше. М. Ковалевский вспоминал: 

«В беседах со мной об этом последнем труде (т.е. о «Но-

вой постановке основных вопросов социологии») автор 

говорил, что ему пришлось бы многое переделывать в 

том очерке чисто методологического характера, который 

был издан им в 1880 г. в «Социологии»1. 

В дальнейшем, во втором периоде творчества, Де-Ро-

берти, испытывая значительное влияние философских 

идей Канта, в то же время резко отрицательно отзывался 

о социологии неокантианства. Обращение психологиче-

ской школы к гносеологии Канта имело первостепенное 

значение в эволюции позитивистской социологии ко все 

более открытому субъективизму. Позитивизм Конта с его 

элементами естественнонаучного подхода к миру сказал-

ся в новых исторических условиях слишком материалис-

тическим. 

В истории русской социальной философии психоло-

гическое направление было одним из наиболее интерес-

ных. Как самостоятельная линия в развитии русской со-

циально-философской мысли оно сложилось в 90-х гг. 

XIX в. и оказало значительное влияние на развитие как 

философии, так и социологии и социальной психологии. 

Если раньше общественная жизнь изучалась преимуще-

ственно в общем виде, в рамках единой философии, то, 

                                                 
1 Ковалевский М. Страницы из истории нашего общения с за-

падной философией // Вестник Европы. 1915. Кн. 8. С. 166. 



 83 

начиная с первой половины XIX в., резко ускоряется про-

цесс дифференциации общественных наук и повышается 

роль эмпирических исследований. Антропология, поли-

тическая экономия, психология, этнография постепенно 

превращаются в самостоятельные науки, отпочковываясь 

от философии, сужая тем самым ее предмет. Социальная 

философия становится лишь одной из многих общест-

венных наук, а ее абстрактность и умозрительность под-

вергаются все более резкой критике. На очередь дня 

встал вопрос о создании новой науки об обществе, кото-

рая сочетала бы теоретический подход к явлениям со 

строгостью научного метода. 

В конце 60-х гг. пионеры русской социологической 

мысли (П. Лавров, Н. Михайловский, Е. Де-Роберти, 

М. Ковалевский и др.) стремились подчеркнуть самостоя-

тельный характер новой науки. Появляются отдельные 

работы, в которых уже встречается термин «социология», 

понимаемый как философия истории на «научной осно-

ве»1. Вместе с тем большинство авторов не имели специ-

альной социологической подготовки, что обусловило фи-

лософский, а не социологический характер их исследова-

ний. Поскольку их социология была тесно обязана с раз-

личными философскими системами, установить какие-

                                                 
1 См.: Из истории буржуазной социологической мысли в доре-

волюционной России. М., 1986. С. 7. 
 



 84 

либо четкие грани было достаточно сложно. Так, по мне-

нию Де-Роберти, «современная социология до сих пор 

еще всецело представляет философию или, вернее, мета-

физику, разрешение капитального вопроса о том, что та-

кое общество или, другими словами, в чем заключаются 

конечные цели общественности»1. 

Подобную точку зрения выразил также М. Ковалев-

ский: «Одни смотрят на социологию, обозначаемую ими 

подчас термином социальной философии, как на синтез 

обобщений, к каким приводит параллельное изучение 

конкретных наук об обществе. 

Другие считали, что ближайшей задачей социологии 

является изучение факторов и форм общественности»2. 

Это, в частности, относилось не только к русской социо-

логической мысли, но и к социологической мысли Запа-

да. «Отдавая дань традиции пренебрежительного отно-

шения к термину «философия истории», они во многих 

своих трудах разрабатывали философско-исторические 

проблемы и тем самым внесли немалый вклад в филосо-

фию истории»3. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 1. 1913. С. 31. 
2 Ковалевский М. Очерк истории развития социологии в конце 

XIX и начале ХХ века // История нашего времени (Современная 
культура и ее проблемы). 1914. Т. 7. Вып. 27. С. 69. 

3 Гобозов Н. Введение в философию истории. М., 1993. С. 21. 
 



 85 

Что касается психологического направления в рус-

ской социальной философии, то оно явилось не только 

результатом культурно-духовного влияния западноевро-

пейского позитивизма, разновидностью которого в целом 

принято считать психологическую школу. Условия самой 

России, ее социально-экономическое и духовное бытие, 

включая и задачи освободительного движения, определи-

ли своеобразие русской социальной философии. Иными 

словами, речь идет о принципах теоретико-методологи-

ческого плана, о философской ориентации русской со-

циологии, о ее специфике в сравнении с западноевропей-

ской социологией. Тот факт, что позитивистская социо-

логия в России вначале появилась в качестве импортного 

продукта, общеизвестен. Но бесспорно и то, что русские 

социологи того времени оказались не просто хорошими 

учениками, они критически усвоили, переработали мно-

гие идеи и в ряде случаев шагнули дальше, даже предуга-

дав то, что позднее повторили западные социологи1. 

В русской социологии рано стали появляться проблемы, 

                                                 
1 Приоритет русской социологии может быть выявлен в ряде 

проблем: критика социал-дарвинизма и организма субъективной 
школой, раннее обоснование психологизма (описание феномена 
подражания Н. Михайловским значительно раньше Г. Тарда), типо-
логия культуры Н. Данилевского, идейно повторенная О. Шпенгле-
ром и отчасти А. Тойнби, создание П. Сорокиным теории «социаль-
ной стратификации» и «социальной мобильности». 

 



 86 

обсуждение которых довольно быстро принимало интер-

национальный характер и послужило в ряде случаев дис-

куссионным материалом для первых международных со-

циологических конгрессов. 

Одной из предпосылок возникновения психологиче-

ского направления в социальной философии был кризис 

позитивистских учений об обществе, в основании кото-

рых лежали в основном биологические принципы. Если 

для 60–70-х гг. XIX в. «престиж биологии заставлял лю-

дей, мышление которых находилось под влиянием науки, 

применять биологические, а не механические категории к 

миру»1, то к концу 19 века оказалось уже невозможным 

стоять и на этой точке зрения в силу заметных успехов 

психологической науки. 

Понятия, законы и принципы натуралистических на-

правлений, будучи механически заимствованными из 

других теоретических сфер – физики, биологии и т.п., 

часто теряли свою содержательность, превращаясь в пус-

тые метафоры, в «мнимонаучные понятия», как их назы-

вал Л. Петражицкий. 

Постепенный отход от натурализма был в значитель-

ной степени обусловлен кризисом механистических тра-

диции в самом естествознании. Неудачи натуралистичес-

кой социологии способствовали тому, что многие социо-

                                                 
1 Рассел Б. История западной философии. М., 1993. С. 242. 
 



 87 

логи все чаще стали возвращаться к полузабытой мысли 

Конта о специфическом характере социальных законов и 

общественного знания. 

Эта идея получила несколько иную интерпретацию в 

русской социально-философской мысли. Все биологичес-

кие факторы стали рассматриваться как зависимые от со-

циальных условий. 

На подобной позиции особенно настаивали Е. Де-

Роберти и М. Ковалевский. Интересную идею об общест-

ве, как особой реальности, природу которой можно пред-

ставить в виде необходимого синтеза того положительно-

го, что успели уже сделать все старые подходы, автори-

тетно высказал в начале ХХ в. М. Ковалевский. Он пола-

гал, что законы общественной жизни могут быть уста-

новлены лишь путем подробного изучения ее отдельных 

секторов и последующего объединения добытых данных 

в плюралистической теории1. 

Многочисленные критики не без основания утверж-

дали, что натуралистический позитивизм потерял под-

линный объект исследования, игнорируя специфику со-

циальных явлений. Но последняя ими сводилась к более 

утонченным формам психологического редукционизма. 

Вслед за Г. Зиммелем признавалась «известная слепота» 

                                                 
1 Ковалевский М. Очерк истории развития социологии в конце 

XIX и в начале ХХ века // История нашего времени (Современная 
культура и ее проблемы). 1914. Т. 7. Вып. 27. С. 46. 



 88 

позитивизма, стремившегося изучать видимые, кидающие-

ся в глаза общественные системы: государство, профес-

сиональные группы, классы, общины и т.п., совершенно 

оставляя в стороне бесконечно малые межпсихические 

отношения и взаимодействия, в которых якобы сущность 

общественных процессов и скрывается. 

Русская социология заявила о своем самостоятельном 

существовании оригинально обобщенными социальными 

данными в стиле группового психологизма, полемиче-

ское острие которого было направлено против грубого 

биологического редукционизма. Это было сделано настоль-

ко убедительно, что идеи биоредукционизма в России, в 

сущности, так и не имели сколько-нибудь широкого ус-

пеха1. И это несмотря на известную талантливость их от-

дельных русских адептов. Достаточно указать, что мно-

гие западные органицисты отмечали влияние, оказанное 

на них П.Ф. Лилиенфельдом. 

Сторонникам психологического направления корен-

ной недостаток классификации наук О. Конта виделся в 

том, что последний, по словам Н. Кареева, не отвел в ней 

места для психологии, «не додумался до признания того, 

что социология должна иметь свое основание в психоло-

                                                 
1 См.: Фалдеев Т. Социология. Вып. 1. М., 1917; Отдельные и 

совершенно безуспешные попытки воскресить социологию «на поч-
ве общих законов органической жизни» продолжались в течение 
всего периода (В. Вагнер, Н. Воронов, Н. Васильев и др.). 

 



 89 

гии»1. Подобные высказывания можно встретить у Л. Пет-

ражицкого, Е. Де-Роберти, П.Сорокина и многих других. 

Так, например, Де-Роберти писал, что «старый позити-

визм... должен сойти со сцены, уступив место новым 

формам философского мышления»2. Следовательно, по 

мнению противников органицизма и биологизма в социо-

логии, психология должна была занять подобающее ей 

место – основы социальных наук. Особенно заметное по-

ражение органицизм потерпел на Международном социо-

логическом конгрессе в Париже в 1897 г., а также на сле-

дующем, в 1990 г. 

Основным тезисом становились утверждения о том, 

что природу социальной жизни можно раскрыть, лишь 

изучив общественные убеждения, чувства, настроения и 

привычки людей, складывающиеся под влиянием виде-

ния, подражания и других психологических факторов. 

Обращение к явлениям психологического взаимодей-

ствия людей, по мнению русских социальных философов, 

позволяло понять сущность истории, способствовало со-

зданию научной философии. Сторонники психологичес-

кого направления понимали духовную психическую дея-

                                                 
1 Кареев Н. Историко-философские и социологические этюды. 

СПб, 1899. С. 148. 
2 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 1. 1914. С. 3. 
 



 90 

тельность людей в качестве исходной первичной и опре-

деляющей характер развития общественной жизни. На 

этом основании выдвигались особые методы и приемы 

изучения этой жизни, заимствованные у психологической 

науки. 

Применение психологического метода при изучении 

социальных явлений привело к пониманию обществен-

ных отношений как психических, а изучение их природы 

подменялось вопросом психических механизмов обще-

ния. 

Характерной чертой представителей психологиче-

ского направления было то, что они сосредоточили вни-

мание на изучении психологического механизма и соци-

альных форм проявления поведения индивида или групп. 

Как отмечал русский социолог И. Кон, психологическая 

тенденция для позитивизма не была ее собственным изо-

бретением. «Мысль, что корни социального надо искать в 

человеческой психологии, вообще имманентна философ-

скому идеализму; весь вопрос только в том, что именно 

понимать под психическим: абстрактные идеи, интересы 

или иррациональные инстинкты и импульсы»1. Тем не 

менее обращение социальных философов к психологии, 

как основе общества, давало нечто иное по сравнению с 

прежней философией истории. 

                                                 
1 Кон И. Позитивизм в социологии. Л., 1964. С. 54. 
 



 91 

Хотя психологическое направление в социологии 

вырастает на фазе отрицания биологического направле-

ния, тем не менее, в оценке социальных явлений игнори-

руется роль общественно-экономических отношений. 

Представители психологического направления в соци-

альной философии как раз абсолютизируют роль общест-

венной психологии, психического взаимодействия в об-

ществе. 

Вплоть до XIX столетия, то есть до того времени, ко-

гда еще продолжалось в целом бескризисное развитие 

общества в Западной Европе, вопрос о роли социально-

психологических факторов и их влиянии на обществен-

ную жизнь, по существу, широко не рассматривался в со-

циальной философии. Но уже в изменившихся условиях, 

с середины XIX в., рассуждения о природе и сущности 

общества, особенностях общественных мнений, роли 

личности и народных масс в истории неизбежно имели 

выход к анализу психологического фактора. Существен-

ным признаком социально-философских доктрин стано-

вилась попытка выйти за пределы абстрактных рассуж-

дений о социальном, ибо реальная общественная дей-

ствительность прошлого столетия «поставляла» огром-

ный эмпирический материал социально-политических 

движений. Рост политической активности также стано-

вился заметным явлением в общественной жизни и вызы-

вал стремление объяснить происходящие процессы. 



 92 

С 80-х гг. XIX в. для русских философов становится 

понятным, что без учета деятельности масс отныне не-

возможно постичь исторические процессы. Однако рас-

смотрение активной роли масс было перенесено исклю-

чительно в плоскость народной психологии и превращено 

в самостоятельную силу, независимую от материальной 

основы. Экономические и политические явления: госу-

дарство, власть, общественный прогресс – превращались 

в проекцию психологии, в выражение чувств и эмоций 

общества в целом. При этом революционно-демократи-

ческое движение представлялось как противоборствую-

щие в обществе альтруистические и эгоистические мо-

рально-психологические факторы. Так, один из после-

дователей французского социолога расово-антропологи-

ческой школы Г. Лебона в России Ю. Португалов писал: 

«В открывающейся борьбе важно будет не классовое по-

ложение личности, не роль ее в социальной борьбе, а об-

щее моральное направление психической деятельности, 

те импульсы, стремления и желания, которые подстрека-

ют личность на ту или иную деятельность»1. 

Необходимость углубленного изучения психических 

мотивов в социальном поведении людей признавал 

Л. Петражицкий – глава психологической школы право-

                                                 
1 Португалов Ю. Научные проблемы криминологии // Вопро-

сы психологии криминальной антропологии и гипнотизма. 1904. 
Вып. 7. С. 471. 



 93 

ведения. Знание и изучение психологических факторов и 

процессов мотивации человеческого поведения представ-

лялось Петражицкому в качестве необходимого основа-

ния в деле коренной перестройки всей системы социаль-

ной политики в современном ему обществе. Согласно его 

концепции, главное заключается в разработке правильной 

и надлежащей политики права, основанной на глубоком 

анализе и использовании так называемой «эмотивистской 

психологии», в разработку которой Петражицкий вложил 

много сил. Суть этой рациональной психологической по-

литики сводилась русским правоведом к социально-

психологическому совершенствованию, воспитанию «на-

родной психики» в духе, соответствующем характеру и 

сути действующих правовых норм общества1. К этому 

вопросу обращался и Н. Кареев. Оценивая деятельность 

коммунаров в период Парижской Коммуны 1871 г. с точ-

ки зрения анализа психологического порядка, он указы-

вал на их нервную неуравновешенность, истеричность, 

психоз, бывших, по мнению Кареева, «результатом тяже-

лых переживаний»2. 

Наряду с социально-политическими имелись и дру-

гие основания образования психологической школы, свя-

                                                 
1 Петражицкий Л. О мотивах человеческих поступков. СПб, 

1904, С. 69. 
2 Кареев Н. Чем была Парижская Коммуна 1871 г. Пг, 1917. С. 7. 
 



 94 

занные с характером развития психологии. Разумеется, 

обращение к психологии было не случайным. Оно дикто-

валось успехами психологии и в первую очередь новей-

шими достижениями в области общей и эксперименталь-

ной психологии в последней четверти XIX – начале ХХ в. 

Именно в 70–80-е гг. XIX в. благодаря исследованиям 

И. Сеченова, И. Павлова, В. Бехтерева и других ученых 

были заложены основы научной психологии. Изучение 

психики человека с помощью эксперимента принесло но-

вой науке значительные успехи. Возникла идея приме-

нить схему умственного развития отдельной личности к 

умственному развитию, движению целого народа. Дела-

лась попытка создания целой науки «психологии наро-

дов», объединяющей историко-философские исследова-

ния (языка, мифов, религии, поэзии) с психологическими. 

Происходило сближение общественных наук с психоло-

гией. Таким образом, как мы видим, позитивизм, обраща-

ясь к принципам, вытекающим из изучения «психологии 

народов», перенес их на изучение всего общества, что, 

естественно, привело к психологизации социальных про-

цессов. 

Принято считать, что этнопсихологию или «психоло-

гию народов» основали немецкие ученые-психологи – 

М. Лацарус, Г. Штейнталь, издававшие с 1859 г. специ-

альный журнал, посвященный указанной проблематике. 

Концепция «психологии народов» была одной из первых 



 95 

социально-психологических направлении, сложившаяся в 

Германии в середине XIX в. В свою очередь, Лацарус и 

Штейнталь восприняли идеи В. Гумбольдта и И. Гербер-

та, психолого-педагогические работы которых, осущест-

вленные в первой трети XIX в., оказали значительное 

влияние на последующее развитие психологической и 

педагогической науки в Европе. Что касается последую-

щего развития «психологии народов» как самостоятель-

ной школы, то оно связано с именем В. Вундта, рассмот-

ревшего и обобщившего огромный фактический мате-

риал из истории языка, мифов, обычаев и традиций. 

В. Вундт был наиболее заметной фигурой в истории пси-

хологической науки и лингвистике не только в плане по-

становки вопросов, но и выявления определенной зави-

симости эволюции общественных явлений от «психоло-

гических характеристик» того или иного народа. Соци-

ально-психологические идеи, высказанные Штейнталем, 

Лацарусом и Вундтом, оказали большое влияние на со-

циологические теории конца XIX – начала ХХ в., в том 

числе на социологию Кареева, Де-Роберти и других. Ана-

логичные идеи и положения высказывались и многими 

другими европейскими философами, психологами, исто-

риками и культурологами. Среди них: И. Тен, Т. Робо, 

П. Гельтебрандт, Г. Зиммель, Г. Тард, Г. Гиддинс, С. Си-

геле, Ч. Ломброзо и многие другие мыслители, так или 

иначе разрабатывавшие проблему «психологии народов». 



 96 

В России с 1840-х гг. также начинается интенсивная 

разработка вопросов народной психологии, главным об-

разом в русле развития литературно-художественного, а 

не социально-философского исследования. Это можно 

объяснить тем, что в указанное время в развитии духов-

ной культуры наблюдался общий подъем русского на-

ционального самосознания и общественной мысли, а ху-

дожественная литература представала как отражение 

действительности. 

В числе активных сторонников необходимости раз-

работки вопросов народной психологии, в частности сла-

вянской, стал журнал «Филологические записки», кото-

рый начал издаваться в 1862 г., т.е. одновременно с нача-

лом издания журнала Лацаруса и Штейнталя, признанных 

теоретиков этнопсихологии. «Филологические записки» 

на протяжении последующих десятилетий, по существу, 

постоянно обращались к указанной проблематике. Пер-

вые свои статьи, посвященные вопросам славянской ми-

фологии, опубликовал в этом издании и Кареев, высту-

павший в годы своего творческого становления исследо-

вателем в области мифологии и лингвистики. Этот рано 

проявившийся интерес будущего социолога к вопросам 

мифологии и народной психологии, по существу, сохра-

нился у него и в последующие годы, способствуя, таким 

образом, социально-философским обобщениям, которые 

получали одобрение ученых, усматривающих особеннос-



 97 

ти социальной эволюции народов в их психологии. Этноп-

сихологический интерес Н.Кареева нашел отражение в ряде 

его известных работ: «Основные вопросы философии исто-

рии», «Историко-философские и социологические этюды», 

«Сущность исторического процесса и роль личности в ис-

тории», «Введение в изучение социологии» и мн. др. 

Наряду с вышеуказанными авторами значительными фи-

гурами в этнопсихологии признаются А. Потебня, Д.Н. Ов-

сянник-Куликовский, создавшие целую школу в литерату-

роведении в Харьковском университете. Особенностью 

их воззрений было то, что они пытались соединить в еди-

ной науке психологические, социально-психологические 

и историко-литературные знания. При этом литературу 

они рассматривали как прямое отражение общественных 

явлений и самой истории народной психологии. В по-

следней ими усматривался огромный материал для пони-

мания «народного духа» – мысль, присущая практически 

всем представителям психологической школы в социаль-

ной философии1. Этих авторов объединяло представление 

о древних сказаниях, устном народном творчестве как 

содержащих обильный материал, на основании которого 

можно сделать заключение об этнологическом состоянии 

данного общества и его особенностях. 

                                                 
1 Осьмаков И. Психологическое направление в русской литера-

туре. М., 1981. С. 5. 
 



 98 

Русские исследователи, в отличие от Лацаруса и 

Штейнталя, считавших «дух племени» категорией изна-

чально данной и практически сходной у всех представи-

телей народов, полагали, что язык, мифы и другие эле-

менты народного сознания носят вместе с тем историчес-

ки изменчивый характер, в том числе в зависимости от 

условий материальной жизни народа. Последнее высту-

пает одной из отличительных черт, отделяющих русских 

этнопсихологов от представителей тех учений, в которых 

изначальные антропологические или биологические дан-

ные рассматриваются в качестве доминантных. 

Развитие психологического направления в русской 

философии связывается в нашей литературе с именами 

Н.Михайловского и П.Лаврова, в частности их работами 

60–70-х гг. прошлого столетия. Авторы сборника «Со-

циологическая мысль в России» справедливо полагают, 

что названным философам была присуща «заметная 

склонность к психологизации социальных процессов»1. 

На наш взгляд, для Михайловского, в частности, было 

характерным некоторое преувеличение роли факторов 

внушения и подражания в обществе. Так, исследуя при-

чины преступности в статье «Что такое прогресс?», Ми-

хайловский апеллировал не только к необходимости изу-

чения корней преступления, покоящихся в общественном 

                                                 
1 Социологическая мысль в России. Л., 1976. С. 136. 
 



 99 

строе, но справедливо указывал на более глубокие, пси-

хологические основания так называемой «нравственной 

заразы» и массовых общественных увлечений. В качестве 

таковых выступают факторы подражания преступнику, 

что и обусловливает, на его взгляд, важность изучения 

природы внушения и подражания в понимании социаль-

ных явлений. Именно с неизученностью психологических 

корней преступления, «законов души человеческой»1 в 

том числе, связывал Михайловский беспомощность кри-

миналистов, пытающихся бороться с негативными обще-

ственными явлениями. 

Хотя приведенный фрагмент не позволяет нам соста-

вить достаточно полное представление о зарождении 

психологического направления в русской социологиче-

ской мысли, вместе с тем мы полагаем возможным гово-

рить о том, что попытки психологически объяснить соци-

альные явления носили автономный характер и возникли 

в России несколько ранее, чем на Западе. Г. Тард, один из 

главных представителей французской психологической 

школы, рассматривал Михайловского в качестве своего 

теоретического предшественника2. Следовательно, пси-

                                                 
1 Михайловский Н.К. Полн. собр. соч. Т. 2. СПб, 1907. С. 96. 
2 Алексеев В.А. Предпосылки формирования психологического 

направления в русской буржуазной социологии конца XIX – начала 
ХХ в. // Актуальные проблемы истории философии народов СССР. 
Вып. 2. М., 1976. С. 120. 



 100 

хологическое направление в русской социологической 

мысли возникает на собственной основе. В 1897 г. Н. Ка-

реев писал о психологизме в русской социологии, как о 

сложившейся традиции. Одним из важных принципов 

русской социологии он считал «признание ею психологи-

ческой основы общественных явлений»1. 

Анализ социально-психологических явлений внуше-

ния и подражания и их роли в общественной жизни по-

зволил Михайловскому сделать ряд выводов, встречаю-

щихся затем в работах некоторых социологов и социаль-

ных психологов конца XIX – начала ХХ в. К ним отно-

сятся Г. Тард, С. Сигеле, У. Мак-Дауголл и другие. Речь 

идет прежде всего об идее создания социологии на осно-

ве изучения «массовой» психологии. По мнению Михай-

ловского, основой социологии является именно коллек-

тивная психология, ибо общество подчиняется социоло-

гическим и психологическим закономерностям2. 

К выводу о необходимости психологического обос-

нования общественных наук пришел и другой теоретик 

народничества П. Лавров. «Потребность в психологии 

как основной науке очевидна. Только она может поста-

вить исходную точку для общественных наук, для исто-

                                                 
1 Кареев Н. Введение в изучение социологии. Изд. 2-е. СПб, 

1907. С. 13. 
2 Михайловский Н. Полн. собр., соч. Т. 6. СПб, 1907. C. 113–114. 
 



 101

рической критики событий, для понимания процесса ис-

тории»1, – писал он. Именно с Лаврова утверждается 

взгляд на общество как процесс духовного взаимодей-

ствия людей. Его антропологический принцип гласит: 

центром социального является человеческая личность в 

единстве материального и духовного, нравственного и 

социального. Созданная Лавровым и Михайловским тео-

рия личности стала основой для дальнейших теоретиче-

ских разработок этой проблемы психологистами. Будучи 

представителями революционного народничества, они 

первыми пришли к пониманию необходимости изучения 

закономерностей движения народных масс, поиску наи-

более эффективных путей воздействия личности на «тол-

пу», проблеме их психического взаимодействия. 

Как уже было отмечено ранее, психологическое на-

правление в русской социальной философии окончатель-

но сложилось в 90-е гг. XIX в. В русской социальной фи-

лософии существовало несколько типов психологизма. 

Так, к первому типу относится «коллективный психоло-

гизм», идея которого принадлежала Михайловскому. Его 

поддерживали С. Южаков и Н. Кареев. Смысл этого под-

хода заключался в том, что психическое взаимодействие 

людей, возникающее из потребности индивидов в обще-

                                                 
1 Лавров П. Современное состояние психологии (Статьи по фи-

лософии). Вып. 4. Сер. 2. Пг, 1907. С. 17. 
 



 102 

нии, оформляется в виде коллективной психики. Понятие 

«общество» сводилось к совокупности коллективных 

представлений, а общественные факты представали как 

повторяющиеся действия «психических сил». 

Второй тип психологического редукционизма – «ин-

дивидуальный психологизм» – характеризуется преобла-

данием субъективно-идеалистической тенденции, отри-

цанием реального существования коллективной психоло-

гии и концентрацией внимания на изучении психологии 

индивида. Наиболее яркое выражение «индивидуальный 

психологизм» нашел в работах Петражицкого, а также в 

несколько иной форме у многих неокантианцев – В. Хвос-

това, Б. Кистяковского и др. В отличие от первого типа, 

он характеризуется, прежде всего, изучением индивиду-

ального участия личности в социальной жизни. Развитие 

личности и эволюцию общества Петражицкий ставил в 

зависимость от моральных идеалов. Этика для него ста-

новится исходным пунктом для понимания основных 

проблем общественной жизни. 

Третий тип представлен теорией «социального пси-

хизма», предложенной Е. Де-Роберти. Она была задумана 

как синтез двух типов с целью снятия их одностороннос-

ти и позитивного объединения в новое целое. Синтез Де-

Роберти напоминал социологизм Э. Дюркгейма, согласно 

которому различные духовные явления (философия, ре-

лигия, искусство, наука и т.п.) выполняют специфичес-



 103

кую социальную роль в обществе. Социальные явления 

Де-Роберти выводил не из индивидуальных мотивов, а из 

специфических состояний общественного сознания, объ-

ясняющих характер социальных действий, взаимоотно-

шений индивидов и социальных групп. 

И, наконец, последний тип, так называемый «латент-

ный (скрытый) психологизм». По мнению некоторых ис-

ториков социологии, этот вид психологизма нашел наи-

более четкое выражение в работах П. Сорокина, К. Тах-

тарева, А. Звоницкой и др.1 Суть этого «психологизма» 

заключается в том, что, отрицая в теории любые формы 

психологического объяснения, на практике его сторонни-

ки склонялись к психологизму. Характерной чертой этого 

направления было определение социальных явлений как 

межиндивидуальных отношений, психических взаимо-

действий индивидов. 

Таким образом, в этот период практически не суще-

ствовало социально-философских концепций, не затраги-

вающих в той или иной мере проблем психологических 

факторов в объяснении социальных явлений, но вместе с 

тем по-разному определявших роль последних в эволю-

ции общества. В этой связи требуется уточнить специфи-

ку «психологизма» Де-Роберти и его место в русской 

психологической школе. 

                                                 
1 См.: Социологическая мысль в России. Л., 1971. С. 347–348. 
 



 104 

Этот вопрос, на наш взгляд, является достаточно слож-

ным и дискуссионным, требующим дальнейшего исследо-

вания. Он дебатировался в отечественной литературе как 

русского, так и советского периодов. Так, авторы сборника 

«Из истории буржуазной социологической мысли» полага-

ют, что «наиболее четко психологическая ориентация была 

выражена в теоретических взглядах Е.В. Де-Роберти»1 и 

рассматривают его в качестве главы психологической 

школы. М. Ковалевский, со своей стороны, не относил 

русского социолога ни к психологическому, ни к биоло-

гическому направлению в социологии. По его мнению, 

Де-Роберти являлся представителем нового направления 

в социологии – «биосоциальной гипотезы»2, суть которо-

го в основном сводилась к попыткам примирения «старо-

го» позитивизма с новыми веяниями в социологии, то 

есть с психологизмом. Адекватную позицию в отношении 

основной задачи «биосоциальной гипотезы» занимал и 

Де-Роберти. 

Особенность психологизма Де-Роберти заключалась 

в том, что последний полагал индивидуальную психоло-

гию продуктом как биологических, с одной стороны, так 

                                                 
1 Из истории буржуазной социологической мысли в дореволю-

ционной России. М., 1986. С. 120. 
2 См.: Ковалевский М. Очерк истории развития социологии в 

конце XIX и начале ХХ века // История нашего времени. Современ-
ная культура и ее проблемы. Вып. 27. Т. 7. 1914. 

 



 105

и социальных причин и факторов, с другой. Биология и 

социология в связи с этим должны, по его мнению, стать 

основой социальных наук, направленных на изучение 

различных сторон психологического взаимодействия ин-

дивидов, проявляющихся в науке, философии, искусстве 

и практической деятельности. Наука и знание рассматри-

вались им как зависимые от внутренних качеств людей, 

их коллективного опыта. Для Де-Роберти уровнем науч-

ного знания определялось содержание и характер фило-

софии, религии, которые в свою очередь влияли на со-

держание и направление искусства. Сфера производ-

ственной деятельности человека рассматривалась Де-

Роберти зависимой от названных факторов. Практика, 

труд, таким образом, оказываются производными от нау-

ки, религии, философии и искусства. 

На основе изучения отношений между наукой, фило-

софией, религией, искусством и практической деятельнос-

тью Де-Роберти вывел закон четырех факторов культуры. 

Проблема социальных факторов была одной из цен-

тральных в социологических спорах рассматриваемого 

периода, тем стержнем, вокруг которого и с помощью ко-

торого социологи позитивизма пытались решить исход-

ные вопросы социально-философской теории. Эта тен-

денция нашла отражение в трудах Ковалевского, Кареева, 

Де-Роберти, Сорокина и мн. др. В их произведениях про-

слеживались идеи принципиальной полезности в социо-



 106 

логии, плюралистического понимания общества и его за-

конов. Тем не менее, ими осознавалась потребность свес-

ти к общему знаменателю все стороны социального цело-

го, дать синтетическое обобщение роли различных фак-

торов. 

Появление теории взаимодействия факторов было 

обусловлено фактическим пониманием неудовлетворен-

ности тех социально-философских доктрин недавнего 

прошлого, в которых преувеличивалось значение какого-

либо одного фактора в истории. Примечательна в этом 

плане, во-первых, философия истории Гегеля, в которой 

поступательное движение человечества представлялось 

как развертывание и реализация некоего абсолютного ду-

ха, владельцем которого в определенные периоды исто-

рии являются те или иные народы. Во-вторых, концепция 

взаимодействия факторов есть детище критики и преодо-

ления социально-философской теории О.Конта, согласно 

которой общественный прогресс определяется умствен-

ным развитием, проходящим теологический, метафизи-

ческий и позитивный этапы в своем движении1. Указан-

ные подходы Гегеля и Конта были подвергнуты критике, 

в том числе и теми социологами, которые начинали свою 

творческую деятельность как сторонники позитивизма. 

                                                 
1 См.: Алексеев В.М., Маслин М.А. Русская социальная филосо-

фия конца XIX – начала XX в.: психологическая школа. М., 1992. 
 



 107

Концепция социальных факторов использовалась не 

только в деле преодоления контизма и гегельянства, но и 

материалистического понимания истории, которое пред-

ставлялось также в виде односторонней теории, акценти-

рующей основное внимание на исследовании проявления 

в истории экономического фактора. 

К теории социальных факторов причастен и Де-Ро-

берти. В исходных пунктах своих воззрений Де-Роберти 

пытался доказать необходимость плюрализма на том ос-

новании, что раз человек подчиняется физико-химичес-

ким, биологическим и психологическим законам, то пра-

вомерен именно такой подход, который бы в равной сте-

пени учитывал эти обстоятельства. Конечно, такое опе-

рирование сложной природой человека фактически не 

позволяло и не могло служить гарантией понимания осо-

бенностей и тенденций исторического развития. Призна-

ние законообразности общественной истории подрывает 

саму идею социологического плюрализма, как опреде-

ленного принципа изучения общества. Понимая это об-

стоятельство, многие русские социологи при конкретном 

анализе истории покидали вольно или невольно точку 

зрения плюрализма. Таковы исторические исследования 

Н. Кареева по истории Западной Европы нового времени, 

а также М. Ковалевского. 

Несмотря на попытки доказать положение о невоз-

можности в общественных науках последовательного 



 108 

монизма, Де-Роберти, сам того не замечая, часто оказы-

вался в роли мыслителя, защищающего разновидность 

монистического понимания истории. По мнению Де-Ро-

берти, в истории вообще трудно выделить главный фак-

тор. Де-Роберти признавал влияние экономического фак-

тора, однако утверждал, что психологическое взаимодей-

ствие является исходной точкой общества, следователь-

но, и социологии1. Он также разделял вместе с Ковалев-

ским позицию одновременного и параллельного воздей-

ствия многих причин. Согласно Де-Роберти, «...одно и то 

же явление может быть и причиной и следствием другого 

явления»2. Еще раньше позицию равнозначности всех 

элементов общественной жизни высказал Н. Михайлов-

ский, который писал: «... чтобы уловить законы социаль-

ной динамики, то есть общественного прогресса, мы 

должны одновременно следить за движением всех об-

щественных элементов сразу»3. 

Необходимо также отметить, что Де-Роберти, как и 

большинство русских социологов, на самом деле не оста-

навливался лишь на констатации сложного характера об-

щественной жизни, часто «вынужден» был заниматься 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новые постановки основных вопросов в со-

циологии. М., 1909. С. 59. 
2 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. 1914. Сб. 1. С. 37. 
3 Михайловский Н. Полн. собр. соч. Т. 2. СПб, 1907. С. 62. 
 



 109

ответом на вопрос о ведущей силе в ряду факторов об-

щественной жизни. «Социальная философия уже тогда 

делала попытку «разорвать» порочный круг «взаимодей-

ствия факторов», но не за счет отрицания последнего, а за 

счет выделения определяющего фактора в процессе взаи-

модействия»1. 

Таким образом, защита теории взаимодействия фак-

торов без попыток выяснения субстанциональной приро-

ды общества как нельзя лучше показала невозможность 

быть строго последовательным в социологии, оставаясь 

на почве «принципиального плюрализма». 

Проделав эволюцию от контизма к махизму, Де-Ро-

берти в результате отказался от идеи психологизации со-

циологии, слияния ее как с биологией, так и «прагматиз-

мом» (историческим материализмом), и выступил за ав-

тономию молодой науки, что в основе социологии долж-

на лежать нравственность. Тем не менее нельзя не ска-

зать, что из социологии все более и более устранялось 

коренное заблуждение психологической школы, притя-

завшей на возможность выводить законы, управляющие 

общественной жизнью, из изучения и точного определения 

психологической природы индивидуального человека. 

Подводя итоги, отметим следующее. Де-Роберти внес 

весомый вклад в разработку ряда проблем: теории ценнос-

                                                 
1 Алексеев В., Маслин М. Русская социальная философия в кон-

це XIX – начале ХХ века: психологическая школа. М., 1992. С. 56. 
 



 110 

тей, теории малых групп, концепции социальных факто-

ров, социальной эволюции, способствовал разработке 

теории личности. В центре исследовательского интереса 

Де-Роберти находилась проблема личности. Им было 

продолжено исследование проблемы идеала и научного 

знания, исторической необходимости и социального прог-

ресса. Во всех случаях личность провозглашалась един-

ственной целью прогресса и главным критерием общест-

венного развития. 

Многие рациональные положения Де-Роберти оказа-

ли значительное влияние на дальнейшее развитие фило-

софии, социологии, психологии. На этой основе родилась 

новая наука – социальная психология. Так, В. Бехтерев, 

оценивал Де-Роберти как поборника и основоположника 

этой науки в России, давшего «проникновенный анализ» 

исследования биосоциальной теории1. 

И все же значение Де-Роберти для развития общест-

венных наук достаточно велико. Кроме выделения особо-

го предмета исследования – социальной психологии, – 

заслугой Де-Роберти стало определение роли личности 

как основного элемента социальной действительности, 

как существа, обладающего в первую очередь не биоло-

гическими, а психологическими особенностями. Однако 

попытка психологизации общественных отношений заво-

                                                 
1 Бехтерев В. Коллективная рефлексология. Пг, 1921. С. 65. 
 



 111

дила его и в другую крайность, которая выразилась в ме-

ханическом перенесении законов психологии в область 

социально-исторических явлений. Под влиянием успехов 

новой науки Де-Роберти был склонен полностью сводить 

социальное к психологическому, а весь сложнейший ме-

ханизм общественных отношений к психологическому 

взаимодействию индивидов. 

 

 

2.2. Концепция социальной эволюции 

и идея прогресса 

 

В русской социальной философии конца XIX в. поя-

вились первые концепции социальной эволюции. Одной 

из основных тем русской социально-философской мысли 

было – обсуждение проблем социальной динамики (эво-

люции, прогресса), фаз эволюции, их последовательнос-

ти, «законов и формул» прогресса. Социологи-эволюцио-

нисты при всех делавшихся ими оговорках исходили из 

представления, что существует единый, глобальный про-

цесс социальной эволюции, подчиненный одним и тем же 

социальным законам. Согласно их мнению, все народы 

проходят одни и те же стадии развития, а одинаковые со-

циальные и природные условия всегда дают более или 

менее одинаковую социальную культуру, обычаи и ин-

ституты. Эмпирически наблюдаемые различия, многооб-



 112 

разие культурно-исторических явлений при строгом со-

блюдении позитивных методов исследования, полагали 

эволюционисты, могут быть сведены к единому генети-

ческому ряду. Отсюда широко распространенная трак-

товка общей социологии как «генетической». 

Русская позитивистская концепция социальной эво-

люции по своему научному значению не может быть оце-

нена однозначно. С одной стороны, она была весьма пло-

дотворной в борьбе с традиционной историографией, не 

поднимавшейся выше повествования об отдельных собы-

тиях. В стране, где были сильны традиции клерикализма 

и объективного идеализма, эволюционизм (при всех столь 

очевидных ныне его недостатках) имел прогрессивное зна-

чение1. 

Не случайно русские социологизирующие теологи 

(Г. Корсун, А. Ершов, А. Беляев, П. Линницкий) вели ак-

тивную борьбу против него, обвиняя его в материализме. 

Напомним, что до реформы 1861 г. даже само слово 

«прогресс» было запрещено использовать в официальных 

бумагах2. Но, с другой стороны, социальный эволюцио-

низм с самого начала столкнулся с неразрешимыми на 

собственной основе осложнениями, связанными с опре-

                                                 
1 Позитивизм в русской литературе // Русское богатство. 1889. 

№ 3. С. 10. 
2 Из истории буржуазной социологической мысли в дореволю-

ционной России. М., 1986. С. 11. 
 



 113

делениями объекта изучения. Органицисты П. Лилиен-

фельд, Я. Новиков, А. Стронин, представители географи-

ческого детерминизма А. Шапов, Л. Мечников выступали за 

необходимость исследования проблем глобальной эволю-

ции «общества вообще». М. Ковалевский, ранний К. Тахта-

рев ограничивали объект изучения рассмотрением отно-

сительно завершенных циклов развития отдельных сфер 

общества: хозяйства, права, государства и т.д. Де-Робер-

ти, в свою очередь, интересовал вопрос о совместимости 

принципа постепенного изменения с идеей структурного 

единства системы, все элементы которой стремятся к 

функциональному равновесию. 

Ответы на эти вопросы не являлись легкими и само-

очевидными. Русская социально-философская мысль вто-

рой половины XIX в. упорно пыталась разрешить их. 

В этих попытках выявились некоторые методологические 

издержки позитивизма. Очень часто методологические 

«законы эволюции», «стадии развития» общества меха-

нически выводились позитивистами не из эмпирического 

материала, а неких общих принципов». 

Но, несмотря на внешнее расхождение, все ветви на-

туралистической и коллективно-психологической социо-

логии обладали в конечном счете еще одной сходной по-

сылкой: последней гранью между миром природы и соци-

альным миром, поэтому детерменантой общественных яв-

лений они объявили психику человека. Таков исходный 



 114 

пункт построения самых несхожих авторов: А.И. Стро-

нина, Я.А. Новикова, П.JI. Лаврова, Н.К. Михайловского, 

С.Н. Южакова, Л.И. Мечникова и др. 

Особое значение в пропаганде идей эволюционизма 

сыграли работы Е. Де-Роберти. Творчество Де-Роберти с 

наибольшей полнотой воплотило основные идеи эволю-

ционизма, оказало большое влияние на интеллектуаль-

ную атмосферу своей эпохи. Теоретические взгляды Де-

Роберти формировались главным образом под влиянием 

достижений естественных наук, все чаще обращавшихся 

к идее эволюции. Огромное влияние на Де-Роберти ока-

зали также работы Конта, Спенсера, Ковалевского и мно-

гих других. 

Де-Роберти как представитель психологического эво-

люционизма в социальной философии конца XIX – нача-

ла ХХ в. вслед за Спенсером рассматривал развитие об-

щества как этап космической эволюции, в которой каж-

дая последующая ступень аккумулирует достижения пре-

дыдущих и строится на них. По мнению Де-Роберти, со-

циальная наука «должна обнимать весь строй человечест-

ва не только в том или другом периоде его существова-

ния или в некоторых из его элементов, но во всех его на-

чалах и в полном синтезе его бытия; она должна обни-

мать этот строй так, будто разбросанная во времени и в 

пространстве социальная эволюция была разом собрана и 

закреплена на одной картине, которая показала бы преем-



 115

ство и последовательность явлений и открывала бы их 

сцепление и единство»1. 

В отличие от биологизаторских тенденций органи-

ческой школы Де-Роберти видел в усложнении форм об-

щественной жизни результат развития сознательного на-

чала, выдвигая лозунг – разумного управления социаль-

ными процессами. 

Высшая, собственно человеческая ступень эволюции 

оказалась для Де-Роберти синтезом всех природных сил, 

сложившихся в ходе космобиосоциальной энергии (т.е. ис-

торической). Она характеризовалась появлением «разума 

и цели», которых не было в действиях слепых природных 

сил и которые детерминируют социальную реальность. 

Под влиянием «разума и цели» генетические, природные 

основы человека (первичные желания) преобразуются в 

целевые, т.е. в социальные процессы, имеющие форму 

целенаправленных действий людей. На этой основе, со-

гласно Де-Роберти, появляются сложные интеллектуаль-

ные, моральные и эстетические факторы, выступающие 

непосредственной побудительной силой социального раз-

вития. 

Сначала как сторонник главных тезисов, выставлен-

ных Контом, а затем и в роли противника многих из них 

Де-Роберти пытался построить новую теорию социальной 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Социология. СПб, 1880. С. 73. 
 



 116 

эволюции. Русский философ-социолог ценил попытку по-

зитивизма создать свою теорию исторического прогресса, 

но не принимал его увлечение эмпиризмом и пренебре-

жительного отношения к широким теоретическим обоб-

щениям. Предпринятая Де-Роберти критика теоретичес-

ких и методологических основ контовского позитивизма 

была вызвана тем, что он усматривал в ней наличие эле-

ментов философского умозрения. Унаследовав у Конта 

широкий взгляд на общество, Де-Роберти, в отличие от 

последнего, наделял психологические акты сложной био-

социальной природой. 

Вникнем глубже в этот вопрос. Конт, следуя по пути, 

открытому Тюрго, в особенности Сен-Симоном, смотрел 

на историю с точки зрения развития разума. Человечес-

кий ум – явление социально-психологическое – Конт воз-

водил в главный фактор или «производитель» истори-

ческой эволюции. По следам Конта пошли две школы. 

К первой по праву могут быть отнесены приверженцы 

органической теории Спенсер, Шеффле, Лилиенфельд, 

Вормс, Новиков и др. Вторую представляла более значи-

тельная, но менее однородная группа психо-социологов, 

таких, как Лацарус, Штейнталь, Геринг, Де-Грееф, Тард, 

Зиммель, Уорд и др. Последователи органической тео-

рии, оставаясь верными учению, видевшему в психоло-

гии простую отрасль биологии, стремились отождест-

влять общественный союз с живым организмом. В свою 



 117

очередь, психо-социологи, отрицавшие биологический 

тезис Конта, старались выдвинуть тезис, отождествляю-

щий психологический факт с социальным. Явное проти-

воречие, лежащее в основе теории Конта, заставило Де-

Роберти отмежеваться от Конта как в этом вопросе, так и 

в некоторых других, имевших большое философское зна-

чение. Но такой раскол не приблизил Де-Роберти ни к 

одному из двух направлений. 

Психологический факт не есть факт чисто мозговой, 

утверждал неоднократно Конт, которого поддержала 

вся школа органицистов. Вместе с тем Конт признавал, 

что это не единственный факт, являющийся последним 

объяснительным ключом истории. Это, по мнению Де-

Роберти, есть сложный, биосоциальный факт. «Ряд яв-

лений, образующих то, что называется «духом» или 

«разумом», есть конкретный результат тесного сочета-

ния органических свойств, изучаемых биологией, с на-

дорганическими свойствами, исследовать которые и 

должна социология»1. Следовательно, под биосоциаль-

ным Де-Роберти понимал синтез двух теорий: органиче-

ской и психологической. 

В эпоху Конта никто не допускал специфичности со-

циального факта. Де-Роберти как последователь Конта 

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 79. 
 



 118 

пытался изложить свою гипотезу о сложном происхож-

дении и двойственной природе психологических явлений 

и процессов. Выдвигая на главный план вопрос о соци-

альной специфичности, Де-Роберти расширяет его рамки 

так, чтобы в одной формуле объяснить не только соци-

альную специфичность, но и ее отличие от специфично-

сти механической. Именно таким образом Де-Роберти 

понимал постановку данного вопроса. 

Центральное место в социально-философской теории 

Де-Роберти составляют биосоциальная гипотеза проис-

хождения общества и закон четырех факторов развития 

культуры. Они свидетельствуют о том направлении, в ко-

тором было предпринято творческое развитие социоло-

гии позитивизма. Главный предмет изысканий Де-Робер-

ти – этико-социальная эволюция человечества – обусловил 

глобальный подход к явлениям социальной жизни и уни-

версальный характер его теории. С помощью биосоциаль-

ной гипотезы Де-Роберти пытался дать объяснения всей 

совокупности фактов, определяющих понятие культуры 

(цивилизация). Почти 30 лет Де-Роберти отстаивал истин-

ность биосоциальной теории. Одно из своих основных по-

ложений Де-Роберти сформулировал так: «Если общест-

венность или, употребляя спенсеровский термин, надорга-

ническое явление и следует за биологическим фактом, оно 

всегда предшествует факту психологическому; так что 

только из глубины соборной или коллективной души мо-



 119

жет выйти общественная «особь»1. Апеллируя к биосоци-

альной гипотезе, Де-Роберти стремился показать процесс 

становления человеческого общества. 

Биосоциальная гипотеза была принята наиболее ком-

петентными социологами: Тардом, Вормсом, Дюркгей-

мом, Де-Греефом, П. Колле, А. Вебером, М. Ковалевским 

и многими другими. Так, по мнению известного социоло-

га П. Колле, биосоциальная гипотеза оказала существен-

ное влияние на социологов как органической, так и пси-

хологической школы в социологии, нарушая тем сам 

внутреннее единство согласованность их учения2. Биосо-

циальная гипотеза была призвана соединить все науки, 

изучающие процессы превращения органической энергии 

в надорганическую, то есть ту, которая характеризует ра-

зумные формы бытия и которая в свою очередь представ-

лена двумя крупными видами энергии: биосоциальной и 

космобиосоциальной. Первый охватывает психологичес-

кие явления, второй – исторические события. Отсюда 

объектом исследования биосоциальной гипотезы стано-

вится духовная жизнь общества, которая рассматривалась 

Де-Роберти как сложный продукт сочетания двух основ-

ных форм мировой энергии. Суть биосоциальной гипоте-

                                                 
1 Де-Роберти Е.В. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 40. 
2 См.: Колле П. Отношение социологии к психологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 2. 1914. С. 9. 
  



 120 

зы состояла в сведении сущности общественного факта к 

взаимодействию психофизических факторов, т.е. «еще 

чисто биоиндивидуальных проявлений какой-либо мно-

жественности сознаний»1. 

Для того чтобы показать особенность развития этико-

социальной эволюции общества, Де-Роберти вводит поня-

тие «надорганическое», выступившее ключевым в его био-

социальной гипотезе. Русский философ определяет данное 

понятие как социальный факт, постоянно проявляющийся 

в психологическом взаимодействии и требующий для свое-

го объяснения обращения к социальной среде, как сово-

купности надорганических условий2. Понятие «надоргани-

ческое» рассматривалось Де-Роберти в двух аспектах. Во-

первых, надорганическое как одна из трех форм мировой 

энергии наряду с неорганической и органической ее выс-

шее, то есть социальное проявление. Во-вторых, надорга-

ническое как психическое взаимодействие, Де-Роберти под-

черкивал, что психическое взаимодействие нельзя смеши-

вать с психологическим фактом, обладающим не только 

надорганическим, но и биологическим свойством3. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Социология и психология // Новые идеи в со-

циологии. Сб. 2. 1914. С. 14. 
2 См.: Лавров П. Философия и социология. Избр. произв.: в 2 т. 

T. 1. М., 1965. 

3 Де-Роберти Е. Новые постановки основных вопросов социо-
логии. М., 1909. С. 79. 

 



 121

По утверждению Де-Роберти, надорганическое в сво-

ем развитии проходит две стадии: через психофизические 

отношения к психологическому взаимодействию. Первая 

стадия связана с элементарным нервно-мозговым взаимо-

действием и дает начало истинно надорганическим явле-

ниям. В нее входят факты и процессы психофизические, 

состоящие из сравнительно простых явлений. Они отно-

сятся к зачаткам «животной общественности», к жизни 

первобытных людей. Вторая – в своей высшей стадии на-

дорганическое явление – выливается в форму психологи-

ческого взаимодействия, которое обнимает огромное ко-

личество фактов исторического периода. Здесь рождается 

вся совокупность сложнейших понятий и идей. Так воз-

никает то, что Де-Роберти называл коллективным опы-

том. Именно он необходим, по мнению Де-Роберти, для 

формирования сознания социализированной личности, 

качественно иного, чем осознания биологического инди-

вида. 

Наличие общественного сознания означает, что ин-

дивиды способны проявлять чувства, целенаправленные 

желания. Им уже знакомы обобщения, отвлеченные опе-

рации, логические суждения. Коллективная жизнь людей 

(их общность), постоянное взаимодействие являются, со-

гласно Де-Роберти, факторами превращения психофизи-

ческих состояний в психологические. Новое сознание на-

чинает сразу же вступать в более сложные отношения, 



 122 

вследствие чего появляются и новые виды взаимодей-

ствия (производные формы). Таким образом Де-Роберти 

пытался сформулировать предпосылки формирования че-

ловеческой культуры и цивилизации. 

С помощью генетического ряда «психофизическое 

взаимодействие – общественная группа – личность – ци-

вилизация» Де-Роберти дает описание процессов, сопро-

вождающих восхождение человечества по ступеням со-

циальной эволюции и составляющих содержание измене-

ний в нравственном и интеллектуальном развитии чело-

вечества. Де-Роберти рассматривает также формы соци-

альной организации, естественным путем возникшие в 

доисторическую (докультурную) эпоху (род, племя), как 

результат простого сожительства. Эти формы, получив-

шие название «органическая множественность», транс-

формировались в ходе эволюции и образовали «надорга-

ническое единство». С этого момента социальное и ду-

ховное единение, единение людей начинает подкреплять-

ся материально – образованием общины, этого первого 

предвестника гражданских союзов, а затем и более разви-

тых форм социальной организации (город, государство). 

Вскрывая содержание исторических этапов нравственно-

го развития человека, исторически возникших форм 

нравственного поведения, Де-Роберти выделяет состоя-

ние «органического единства» человечества с характер-

ными для него чертами: биологическим эгоизмом, пара-



 123

зитизмом и др. При переходе к «надорганическому един-

ству» начинается формирование следующих человече-

ских качеств: альтруизма, кооперации, солидарности. 

В этих процессах социальной эволюции решающая 

роль отводится познавательной деятельности в самом 

широком смысле, то есть духовному освоению человеком 

действительности во всей совокупности исторически вы-

работанных форм. Движение духовности прослеживает-

ся, начиная с индивидуального сознания, как психофизи-

ческого свойства каждого человека, через коллективный 

опыт, затем опыт личный (в условиях социализации ин-

дивидов). Все виды познавательной деятельности (рели-

гиозные верования, философские идеи и т.п.) в их взаи-

модействии подвергаются оценке с точки зрения порож-

дающих их социально-исторических обстоятельств. 

Предложенная Де-Роберти схема включает в качестве 

основных элементов знания общие идеи и верование, 

обусловливающих зарождение различных форм искус-

ства, которые в свою очередь выступают в качестве осно-

вополагающих элементов главного результата деятель-

ности людей – труда. 

На основе изучения отношений между наукой, рели-

гией, философией, искусством и практической деятель-

ностью Де-Роберти вывел закон четырех факторов куль-

туры. Закон этот, по мнению Де-Роберти, является ес-

тественным продолжением доисторической фазы разви-



 124 

тия человеческого общества. Если биосоциальная гипоте-

за помогает объяснять природу и особенности становле-

ния различных социальных явлений, то закон четырех 

факторов культуры позволяет судить о механизме соци-

альной жизни. Де-Роберти рассматривает эти главные 

факторы культуры на примере жизнедеятельности от-

дельной личности, считая, что каждый человек в своей 

жизни попеременно может становиться ученым, филосо-

фом, художником, практиком. В любом из этих качеств 

он начинает с того, что наблюдает нужный ему круг яв-

лений, затем составляет о нем свое суждение и лишь по-

сле этого выбирает способ действования1. 

Обе стороны своего учения – биосоциальную гипоте-

зу и закон четырех факторов культуры – Де-Роберти вы-

страивает в единый эволюционный ряд, состоящий из се-

ми отвлеченных категорий: психическое взаимодействие, 

общественные группы, личность, наука, философия, ре-

лигия, искусство, практическая деятельность, что состав-

ляет, по его мнению, культуру2. В первом ряду надорга-

ническое взаимодействие играет роль явления, предшест-

вующего общественной группе, которая в свою очередь 

занимает положение относительно личности. В свою оче-

                                                 
1 См.: Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов со-

циологии. М., 1909. С. 70. 
2 Там же. С. 124. 
 



 125

редь личность выступает непосредственной причиной 

деятельности, способной изменить условия обществен-

ной мысли. Во втором ряду культура, накопленные ею 

духовные и материальные богатства рассматриваются как 

последняя цель соединенных усилий отдельных личнос-

тей. 

Вывод Де-Роберти таков: «...целеисходный ряд, как, 

впрочем, и следовало ожидать, оборачивается, симметри-

чески опрокидывает ряд причинный»1. Мы видим, что и в 

данном случае Де-Роберти применяет свой излюбленный 

метод – подчеркивание чего-либо, что он полагает важ-

ным. Метод этот состоит, как уже было показано, в изо-

бретении новых терминов. Исходя из вышесказанного, 

основную роль и значение Де-Роберти отдавал второму 

ряду. В совокупности же оба ряда дают объяснение всей 

социальной эволюции человечества. Первый ряд – пси-

хическое взаимодействие, общественная группа, лич-

ность – составляет то, что Де-Роберти определяет как ци-

вилизацию. Именно на этой стадии развития общества, по 

его мнению, действует общий закон эволюции. Закон 

этот объясняет происхождение, далекий генезис той ог-

ромной совокупности фактов, которую Де-Роберти назы-

вает цивилизацией. Действие данного закона распростра-

няется лишь на начальный фазис развития человечества, 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 112. 



 126 

и в этом смысле, несмотря на свою всеобщность, данный 

закон недостаточен. «Необходимо еще открыть и приба-

вить к нему закон, управляющий развитием тех четырех 

групп явлений, за которыми признали выше значение со-

циальных факторов»1. В конечном итоге Де-Роберти 

пришел к теории четырех факторов культуры, располо-

женных в следующем порядке: наука, философия и рели-

гия, искусство, практическая деятельность. Согласно 

этому взгляду, накопление и передача специальных зна-

ний предшествует, обусловливая их, всем другим приоб-

ретениям. «Закон этот является простым дополнением 

естественного закона, управляющего доисторической фа-

зой развития человеческих союзов и раскрывающего ге-

незис социальной личности, первого источника всех бу-

дущих теоретических ценностей»2. Таким путем Де-Ро-

берти старался приблизиться к объяснению глобальной 

эволюции человечества, используя при этом специально 

принятый понятийный аппарат: «психическое взаимодей-

ствие», «общественная группа», «личность», «аналити-

ческое знание», «религиозные и философские синтезы», 

«действие», «практическое поведение», «труд», в контек-

сте которых рождаются и соответствующие технологии. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социоло-

гии. М., 1909. С. 115. 
2 Там же. С. 119. 
 



 127

Характерной особенностью взглядов Де-Роберти бы-

ло то, что он резко выступал против установления каких-

либо границ между двумя сторонами человеческой дея-

тельности. Так, например, он подверг резкой критике 

концепцию социальной эволюции А.Вебера, рассматри-

вающего первую фазу развития человечества как прирож-

денное свойство человека, более первобытное и основ-

ное, чем сама общественность. Вторая сторона человечес-

кого развития признавалась им как продукт обществен-

ности. Казалось бы, во всем этом нет ничего нового и все 

это допустимо. Но беда в том, что Вебер между этими 

сторонами человеческой деятельности не просто прово-

дит условную границу, а роет почти непроходимую про-

пасть. Де-Роберти справедливо отметил, что для Вебера 

«совсем не ясно, что «общественное и нравственное» су-

щество есть лишь необходимое продолжение существа, 

изобретающего орудия и покоряющего внешнюю при-

роду1. 

В теории социальной эволюции Де-Роберти исклю-

чительное значение придается процессу социализации 

личности, роли коллектива и коллективного опыта. Про-

цесс морализации или социализации личности соверша-

ется, согласно Де-Роберти, в двух последующих, непо-

                                                 
1 Де-Роберти Е. По поводу теорий А.Вебера о ритме прогрес-

са // Новые идеи в социологии. Сб. 3. 1914. С. 92. 
 



 128 

средственно примыкающих друг к другу, стадиях эволю-

ции. В первой, докультурной стадии развития челове-

чества, появляются первые психологические продукты 

(ощущения, представления, эмоции и т.д.), «ранний или 

черновой набросок будущей социальной особи»1. На вто-

рой, высшей фазе развития, объектом взаимного обмена и 

постоянной передачи служат уже не первоначальные 

психофизические элементы, а их последующие психоло-

гические суждения. Другими словами, психофизическое 

взаимодействие переходит в психологическое. Послед-

нее, по мнению Де-Роберти, совершенно неизвестно и 

недоступно миру животных. В пропасти, отделявшей 

психику животных от психики человека, Де-Роберти ви-

дел единственный дифференциальный признак отличия 

человеческого общежития, общественность, которая рас-

сматривалась как коллективный опыт, противопостав-

ляемый опыту биоиндивидуальному2. 

Понимание представителями неопозитивистской шко-

лы детерминизма общественных фактов заключалось в 

сведении общественных явлений к психологическим кор-

ням, а теорий, отождествляющих их, наоборот, к психо-

логическим явлениям. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 53. 
2 Де-Роберти Е. умышленно не называл личным опыт, который, 

он считал можно назвать его общественно-индивидуальным. 
 



 129

С точки зрения Де-Роберти, общественность рас-

сматривалась как длительное, непрерывное, многосто-

роннее и необходимое взаимодействие, устанавливаю-

щееся в постоянной связи между психофизическими и 

психическими явлениями. Это взаимодействие, в свою 

очередь, обусловливает возможность становления кол-

лективного опыта. «Коллективный опыт порождает массу 

новых явлений и процессов, уже не психофизических, а 

социо-психофизических, соборно-психических; обобще-

ния, отвлеченные идеи, логически связанные, а также 

сложные чувствования и т.п.»1. Все эти новые явления, то 

есть результат коллективного опыта, Де-Роберти считал 

возможным только в обществе, в общественной среде. 

Эти новые явления тем и отличаются от явлений психо-

физических, что они сохраняются и постоянно передают-

ся от поколения к поколению уже не путем наследствен-

ных инстинктов, а вполне сознательно. Прежде всего с 

помощью языка, устной речи, а затем письменности, тра-

диций и т.д. Но основным признаком общественности Де-

Роберти считал разум. Последнее выступает как продукт 

всеобщей эволюции вещей, составляющей специфичес-

кое свойство «социального существа или специфическое 

отношение, связывающее это существо со всей остальной 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 1. 1913. 
 



 130 

природой»1. Тем не менее разум не рассматривался Де-

Роберти как первобытный фактор, каким его всегда изо-

бражал старый рационализм. 

Полноценным участником исторического процесса 

признавалась лишь социализированная личность – про-

дукт длительного развития общественности, «моральная 

личность, отражающая и сосредоточивающая в себе уже 

все виды или формы единой мировой сущности»2. Лич-

ность выступает как участник и главный двигатель этико-

социальной эволюции общества. Но в личности, послед-

нем звене длинной эволюционной цепи, Де-Роберти не 

видел истинную причину общественной эволюции. «Лич-

ность есть расцвет, конечная цель, самый зрелый плод 

группы»3. Де-Роберти полагал, что личность выступает 

единственным надежным орудием для усовершенствова-

ния общественной группы. Но он также допускал обрат-

ную причинность общественных явлений. С одной сто-

роны, личность действует на общественные учреждения и 

изменяет их, а с другой – учреждения влияют на личность 

и, в свою очередь, вносят в нее те или другие изменения. 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 3. 1913. С. 48. 
2 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 41. 
3 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 3. 1914. С. 42. 
 



 131

Вне воздействия общества, обусловливающего и усили-

вающего влияние общественных учреждений, отдельная 

личность, полагал Де-Роберти, весьма скоро спустилась 

бы до уровня биологического индивида. Вывод Де-Ро-

берти таков: «...всякая попытка, направленная к усовер-

шенствованию отдельных личностей, должна иметь своей 

исходной точкой не только реформу господствующих 

мнений, но и под влиянием этих мнений и соответст-

вующую реформу общественных учреждении»1. Следо-

вательно, личность не рассматривалась как основная де-

терминанта социальных реформ. Удовлетворение интере-

сов и потребностей каждой личности, каждого индиви-

дуума Де-Роберти было объявлено конечной целью этих 

преобразований. Собственно, в этом аспекте его рассу-

ждений прослеживается гуманистический характер со-

циально-философских взглядов Де-Роберти. Согласно 

этому взгляду, перед социальном прогрессом открыты 

две дороги (усовершенствование личности и усовер-

шенствование общественных учреждений), выбор меж-

ду которыми остается свободным. Но с помощью каких 

средств общество, взятое в совокупности, может усовер-

шенствовать отдельную личность? Таких средств в ко-

нечном итоге у Де-Роберти только два и они отражаются 

                                                 
1 Де-Роберти Е. Современное состояние социологии // Новые 

идеи в социологии. Сб. 3. 1914. С. 43. 
 



 132 

в известных лозунгах: свобода и справедливость (или ра-

венство). 

Общество, по мнению Де-Роберти, должно стремить-

ся дать личности как можно больше свободы, т.е. все бо-

лее и более знания: либо физико-химического, от которо-

го зависит экономическое освобождение личности, либо 

биологического, от которого зависит ее органическое ос-

вобождение, ее здоровье; либо социологического, от ко-

торого зависит ее нравственное освобождение, ее власть 

над самим собой. Во-вторых, Де-Роберти считал, что об-

щество должно стремиться дать как можно больше сво-

боды (знания) возможно большему числу людей. Эта 

вторая задача должна исчерпать всю социологическую 

проблему равенства или справедливости. Таким образом, 

знание у Де-Роберти выступает главным критерием прог-

ресса, а познание – единственной сферой деятельности, 

где есть условия для проявления свободы воли, которая, 

по его мнению, невозможна. Знание в любых его формах 

есть вместилище свободы, последнее же – это и есть нау-

ка, философия, искусство, получившие возможность внеш-

него выражения в активных формах. Внешние способы 

выражения и проявления знаний используются людьми в 

качестве средства преодоления зависимости от сил при-

роды. Во всех остальных сферах деятельности, полагал 

социолог, господствует неумолимый жесткий детерми-

низм. 



 133

Эти представления о свободе легли в основу учения 

Де-Роберти о нравственности. Нравственность, полагал 

он, возникает в результате сложного, длительного про-

цесса, который начинается с превращения волевых им-

пульсов на уровне физиологии В свободную волю разум-

ного существа. Господство необходимости по мере этого 

превращения постепенно вытесняется таким состоянием 

общества, в котором все более возможным становятся 

свободные действия, а вместе с ними и первые зачатки 

чувства ответственности индивида перед группой. По 

достижении достаточно высокой степени развития этих 

качеств появляется нравственность, складываются пред-

посылки создания правовых институтов. Но все это ста-

новится возможным лишь тогда, когда животная сила 

биологических существ начинает отступать перед разум-

ным началом сознательно действующих человеческих 

личностей и групп. 

Подобно Спенсеру Де-Роберти исходил из того, что 

нравственные идеи – продукт долговременного общече-

ловеческого опыта, а так как такой опыт возможен для 

человека только в обществе и через общество, то в этом 

смысле нравственные понятия признавались Де-Роберти 

производными от общественного. Нравственные идеи 

имеют, по его признанию, общечеловеческий характер. 

Эти идеи были подвергнуты критике со стороны рус-

ского философа П. Линницкого. «Де-Роберти не обратил 



 134 

внимания на то, что нравственные идеи вовсе не состоят 

в такой рабской зависимости от общественности, как он 

полагает, ибо, наоборот, сама общественность всегда 

представляется с точки зрения нравственных идей во 

многих отношениях неудовлетворительной»1. По мнению 

Линницкого, нравственные идеи никогда не имели обще-

человеческого характера. 

Следующей характерной чертой для Де-Роберти бы-

ло то, что он не признавал абсолютной свободы, ибо в 

сфере отношений, в следовании действующим в обществе 

нравам и обычаям или правовым нормам перед людьми 

всегда стоит выбор между добром и злом, красивым и 

уродливым и т.п. Проблему критериев нравственности 

Де-Роберти решает введением понятия целесообразнос-

ти – полезности как истинного критерия нравственных 

поступков. Следовательно, мы можем предположить, что 

в социальной теории Де-Роберти понимание становления 

нравственной личности и ее социализация оказываются 

тождественными. Встав на социологическую точку зре-

ния, этика отказывается от метафизических оснований, 

ищет способы решения своих проблем. Она отказывается 

и от абсолютного смысла понятия свободы воли, ибо сво-

бодная воля, считает Де-Роберти, мотивирована социаль-

                                                 
1 Линницкий М. Идеализм и реализм // Вера и Разум. 1887. 

№ 14. С. 60. 
 



 135

но; достижение в обществе нравственного порядка долж-

но обеспечиваться познанием и применением социальных 

законов. Эти положения – важная концептуальная сторо-

на социальной философии Де-Роберти. 

Процесс познания, духовная жизнь людей составля-

ют основу всех других проявлений социума. В формах 

духовной деятельности и прежде всего в научном позна-

нии Де-Роберти усматривал те сгустки социальной энер-

гии, в которые втянуто все, что достигалось многими 

предшествующими поколениями. Именно разум, соглас-

но Де-Роберти, освещает любые стороны жизни индиви-

да, группы, общества в целом, тем самым обеспечивая 

движение человечества к вершинам цивилизации. Таким 

образом, основой истории и социального прогресса, по 

мнению Де-Роберти, является мысль. От этой основопо-

лагающей идеи его теории зависят вырабатываемые Де-

Роберти подходы к явлениям социальной реальности. Эта 

же форма рационализма лежит в основе объяснения ме-

ханизма прогрессивного развития самого знания. Так, на-

пример, на начальной фазе общественной эволюции, со-

гласно Де-Роберти, знание было менее дифференциро-

ванным, наблюдалось полное смещение всех видов об-

щественной мысли. Это составляло главную отличитель-

ную черту младенческого периода общества едва заро-

дившихся цивилизаций. «Настоящая специализация заня-

тий, всякое разделение труда становились здесь совер-



 136 

шенно невозможными»1. Только во втором периоде об-

щественной эволюции происходит процесс дифферен-

циации общественной мысли. Так называемый «исход» 

наук из философии составляет, по мнению Де-Роберти, 

во многих отношениях наиболее знаменитый факт исто-

рии. Здесь Де-Роберти вслед за Спенсером и Теном стре-

мился доказать, будто именно к «дифференциации всех 

видов общественной мысли... сводится весь человеческий 

прогресс и вся его культура»2. 

В понимании социального прогресса Де-Роберти 

проявил себя также последователем позитивистской док-

трины. Как уже подчеркивалось, Де-Роберти выделял три 

концентрированные сферы, образующих природу или 

вселенную: неорганическую, органическую и надоргани-

ческую. Неорганическая область характеризуется тем, 

что происходит чисто пространственное перемещение, 

«основная идея перемены не характеризуется здесь ника-

кими более специфическими признаками»3. Несколько 

иначе происходит в средней промежуточной сфере, в об-

ласти жизни. Здесь, кроме простого перемещения, имеет-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 192. 
2 Философия и ее основные задачи в ХХ веке // История нашего 

времени. Современная культура и ее проблемы. 1915. Т. 7. Вып. 29. 
С. 195. 

3 Идея прогресса // Новые идеи в социологии. 1914. Сб. 3. С. 16. 
 



 137

ся и развитие: «...они рождаются, растут, созревают, ста-

реют и умирают; или, выражая все это в одном слове, они 

развиваются»1. И только в надорганической сфере, считает 

Де-Роберти, применима идея прогресса. «Природа меняет 

свой внешний облик и мировая энергия принимает новую 

форму; а вместе с тем и жизненная эволюция, направлен-

ная в общественную колею, превращается в совершенно 

особый вид движения, получивший название прогресса»2. 

Все три сферы, по мнению Де-Роберти, подчиняются 

следующим законам: всеобщему управлению неоргани-

ческой материей, общему закону жизни и более частному 

закону разума. В непосредственной связи с законом со-

циальной эволюции и в их контексте Де-Роберти пытался 

объяснить проблему общественного прогресса. 

Главным критерием прогресса выступает вера в нау-

ку, силу знания, в их способность содействовать успеху 

во всех сферах социальной жизни. Научная мысль, утверж-

дал Де-Роберти, развивается быстрее всех других сфер, за 

ней следует философия и искусство, а вместе с ними из-

меняется и практическое сознание люде, «практическая 

мысль». Для Де-Роберти практическая деятельность лю-

дей есть последняя функция знания в любых его формах. 

                                                 
1 Идея прогресса // Новые идеи в социологии. Сб. 3. 1914. 

С. 17. 
2 Там же. 
 



 138 

Наука рассматривалась им как первая и наиболее глубо-

кая основа цивилизации. Она, по его мнению, составляет 

начальную главу в истории человеческих цивилизаций, 

но этой основной главе, однако, предшествует опыт. 

Обусловливаемая опытом наука открывает эволюцию 

всего ряда других разновидностей той же мысли. «Ее 

старшинство является в этом смысле настоящим первен-

ством. Мы должны признать последнее, отнюдь не пре-

увеличивая его значения»1. Таким образом, основой со-

циального прогресса выступает наука, знание. Данная 

точка зрения принималась многими представителями 

психологической школы. Так, например, П. Колле отме-

чал: «Мы должны даже придти вместе с Е. Де-Роберти к 

выводу, что прогресс знания есть единственно возмож-

ный вид общественного прогресса»2. Целью социального 

прогресса выступает формирование нравственной лич-

ности, реализуемое через связь поколений. В этом кон-

тексте русский философ развивает свою оригинальную 

теорию исторической преемственности культуры. Про-

цесс созидания культуры в социальной эволюции пред-

ставлен Де-Роберти действиями отдельных личностей. 

Поэтому в формировании нравственных личностей рус-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социо-

логии. М., 1909. С. 136. 
2 Колле П. Общественный прогресс // Новые идеи в социологии. 

Сб. 3. 1914. С. 28. 
 



 139

ский мыслитель видел цель любой общественной коопе-

рации. 

Для Де-Роберти личность как творец социальной эво-

люции может выполнять эту функцию благодаря тому, 

что она есть сгусток коллективного опыта, результат со-

трудничества индивидов как принадлежащих одному 

времени, так и разным эпохам, то есть благодаря реально 

осуществляемой на каждом отрезке исторического пути 

«переклички поколений». В этом непрерывном процессе 

личность приобретает еще одно важное свойство – слу-

жить своеобразной ступенькой в будущее, подготавливая 

условия для тех личностей, из которых будут склады-

ваться новые поколения. 

Оценивая в начале века современное ему общество, 

Де-Роберти утверждал, что оно находится в состоянии 

глубокого кризиса, выход из которого он видел в успеш-

ном развитии социологии и использовании ее результатов 

на практике. «Де-Роберти был твердо убежден в прогрес-

сивной направленности происходящих в обществе изме-

нений, но считал этот процесс крайне медленным, а ли-

нию его движения – сложной и извилистой»1. Лишь на 

путях прогресса социологического знания, считал рус-

ский философ, можно добиться принципиальных измене-

ний в способах мышления, чувствования, действия. Для 

                                                 
1 Фатеев А. М.М. Ковалевский. Харьков, 1917. С. 186. 
 



 140 

этого науке необходимы такие средства, которые помогут 

поднять осмысление эмпирических фактов до уровня 

точной теории, способной обеспечить совершенствование 

технологий, необходимых для оптимизации процессов 

управления поведением людей. Эта идея Де-Роберти ока-

залась провидческой. Она предвосхитила поворот всей 

мировой социологии к разработке проблем, намеченных в 

его трудах, и обусловила становление новой отрасли нау-

ки – прикладной социологии. Но это случилось значи-

тельно позднее. 

Видя конечную цель «социальной энергии» в практи-

ческой деятельности, труде, поведении, Де-Роберти посто-

янно разъяснял свое понимание главной задачи социоло-

гии – создание такой теории на основе нравственности, в 

которой был бы обобщен опыт человечества, эмпирическое 

познание социальных фактов поднято на высоту точного 

знания, а различные технологии, непосредственно управ-

ляющие практической деятельностью человека, его пове-

дением, рационализированы. Еще Дж.Ст. Милль питался 

открыть такой закон, который помог бы объяснить, поче-

му и как происходит смена одного состояния общества 

другим. Но, к сожалению, между огромным социологи-

ческим опытом всемирной истории и сознательно осуще-

ствляемой деятельностью общества отсутствует необхо-

димая связь и согласованность. Е. Де-Роберти, используя 

понятие общественности, возводимое им в ранг надорга-



 141

нического явления, пытался найти ответ на вопрос: поче-

му история расы, народов и государств, колоссальный 

опыт истории принесли ток мало пользы людям? И дает 

на него ответ: из-за отсутствия теорий. И действительно, 

на многочисленных гипотезах, которые были выдвинуты 

социологией, к сожалению, лежала печать эмпирии. 

Свою концепцию социальной эволюции Де-Роберти 

построил на основе оригинальной системы классифика-

ции социальных фактов, выделив в качестве основных 

четыре формы мысли, следующие одна за другой в стро-

гом причинном порядке: знание (функция коллективного 

опыта); философия (функция знания); искусство (функ-

ция философии); практическая деятельность или поведе-

ние (сложная функция искусства, философия и науки). 

Исследовав природу и характер взаимосвязи этих явле-

ний, Де-Роберти сформулировал основные тезисы своей 

теории: переход от «жизни», т.е. от органического со-

стояния общества, в котором элементы общественно-

го начала не получали еще достаточного развития, к об-

щественности совершается посредством превращения 

опыта индивидуального в коллективный; последний по-

лучает все большее распространение, усиливается и по-

беждает в равной степени и пространство, и время. Для 

Де-Роберти гораздо большее значение имела традиция, 

чем подражание. Мир становится нашим представлением 

о нем, подчеркивал он благодаря тому, что «обществен-



 142 

ность вытекает из коллективного опыта и совпадает с 

ним»1. Конечным продуктом, результатом преобразова-

ния мира является конечная идея. В концепции Де-Робер-

ти легко угадывается сходство с идеей «преобразованно-

го реализма» Спенсера. Но Де-Роберти со своей стороны 

поднимает реализм Спенсера от уровня индивидуального 

до высоты коллективного опыта, усиливая тем самым 

достоверность данного философского построения. Рус-

ский философ использовал идею Спенсера о всеобщей 

эволюции общества, наполнив ее человеческим содержа-

нием, т.е. представил этот этап космической эволюции 

как реализацию сознательно поставленной цели, как на-

правленного развития, в рамках которого более важную 

роль играют биосоциальные, а не чисто биологические 

факторы. 

В предложенной Де-Роберти структуре социальной 

эволюции общества видна плодотворная идея выделить 

два уровня развития общества. Однако следует помнить, 

что у Де-Роберти главный объект исследования не объек-

тивно существующее общество, а психологическое взаи-

модействие людей. Следовательно, их «наиболее общие 

типы и категории», которыми оперируют в социологии, 

есть также производные от психологического взаимодей-

                                                 
1 Де-Роберти Е. Новая постановка основных вопросов социо-

логии, М., 1909. С. 17. 
 



 143

ствия людей. Из этого вытекает, что вся духовная культу-

ра народов и их социальная организация вырастают на 

почве психического взаимодействия индивидов. Основ-

ными элементами такого взаимодействия Де-Роберти 

признаются: обмен мыслями, передача ощущений, влия-

ние воли одного человека на поведение другого. 

В понимании социального прогресса Де-Роберти проя-

вил себя также последователем позитивистской доктри-

ны. Не принимая рассмотрение прогресса через измене-

ние внешних социальных форм, он обосновывал концеп-

цию социального прогресса как внутреннее саморазвитие 

личности, ее культуры. Таким образом, прогресс для Де-

Роберти возможен только там, где есть развитая лич-

ность. Обосновывая данный тезис, Де-Роберти подчерки-

вал особенности социального познания, обращался к эле-

ментам социальной психологии и т.п. В этом проявилось 

его движение к этико-психологической школе, ставшей 

стержневым направлением русской социально-философ-

ской мысли. 

Таким путем Де-Роберти старался приблизиться к объ-

яснению глобальной эволюции человечества, что роднило 

его с широким кругом позитивистов конца XIX в. Но в са-

мом подходе к социальной эволюции отчетливо проявился 

психологизм. 

 

 



 144 

 

 

 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

 

Творчество Е.В. Де-Роберти – целая эпоха в развитии 

социальной философии России дореволюционного пе-

риода. Наследие Де-Роберти остается пока малоисследо-

ванным, и задачей нашей науки является его скорейший 

всесторонний и глубокий анализ. Труды русского учено-

го сохраняют для сегодняшних поколений не только 

большое историко-научное значение, но и служат образ-

цом широкой эрудии, примером выполнения человеком 

науки гражданского долга и источником идей, столь не-

обходимых нам для сохранения преемственности в разви-

тии отечественной философской мысли. 

Многие рациональные положения Де-Роберти оказа-

ли значительное влияние на дальнейшее развитие фило-

софии, социологии, психологии. Де-Роберти внес весо-

мый вклад в разработку ряда социально-философских 

проблем отечественной и западной философской мысли, 

которые были актуальными на рубеже XIX–XX вв., но, 

вместе с тем, по оценке современников, он являлся осно-

воположником неопозитивистского течения в России, ос-

нователем новой биосоциальной теории в социологии. 

Знакомство с философскими и социологическими по-

строениями Де-Роберти показывает, что его научные изыс-



 145

кания и методологические принципы не являются только 

своеобразной разновидностью рецепции возникших в За-

падной Европе идей. Зачастую это самостоятельные резуль-

таты идейно-теоретического осмысления собственных задач. 

Проведенный в работе анализ социально-философ-

ских воззрений Де-Роберти позволяет сформулировать 

ряд обобщающих выводов. 

Во-первых, представляется возможным говорить о 

переосмыслении оценки Де-Роберти как историка фило-

софии. Это обусловлено, на наш взгляд, нетрадиционным 

подходом исследования Де-Роберти к истории филосо-

фии как «факта социологического порядка». Показывая 

несостоятельность истории философии как науки, отка-

зывая ей в возможности дальнейшего развития, Де-

Роберти стремился посредством социологического анали-

за создать новую позитивную философию. 

Как социолог Де-Роберти ограничивал исследования 

истории философии выявлением причин вымирания, не-

состоятельности последней, ввиду чего социологический 

анализ истории философии не носил глобально-обобщаю-

щего характера мирового историко-философского про-

цесса. Это и позволило автору поставить вопрос о Де-Ро-

берти как социологе истории философии. 

Представляет интерес решение Де-Роберти вопроса 

соотношения философии и науки, который до сих пор ак-

туален для современной философской мысли. Исследова-

ние взглядов Де-Роберти на проблему соотношения фило-



 146 

софии и науки позволило автору показать не только пози-

тивные моменты, к которым по праву можно отнести тре-

бование научного построения философии, но и констати-

ровать недооценку ученым роли философии в развитии 

науки. Научная философия Де-Роберти представляла со-

бой, по существу, философию, опирающуюся на науку, 

часто идущую не далее синтеза научных обобщений. 

Весьма значителен вклад Де-Роберти в развитие концеп-

ции социальной эволюции, интерес к которой проявили как 

представители органической, так и психологической школы. 

Де-Роберти сделал шаг вперед по сравнению с органициста-

ми, которые рассматривали общество как аналог природного 

организма, пытались объяснить социальную жизнь посредст-

вом прямой проекции биологический закономерностей. 

Ученый в свою очередь выдвигает и обосновывает 

биосоциальную теорию, которая, на его взгляд, была при-

звана объединить усилия двух направлений и тем самым 

открыть новый этап в исследовании социальной эволю-

ции общества. 

Заслугой Де-Роберти стало определение роли личнос-

ти как основного элемента социальной действительнос-

ти, как существа, обладающего в первую очередь не биоло-

гическими, а психологическими способностями. Однако 

попытка психологизации общественных отношений завела 

ученого и в другую крайность, которая выразилась в меха-

ническом перенесении законов психологии в область соци-

ально-исторических явлений. Под влиянием успехов новой 



 147

науки психологии Де-Роберти был склонен полностью 

сводить социальное к психологическому, весь сложнейший 

механизм общественных отношении к психологическому, а 

весь сложнейший механизм общественных отношений к 

психологическому взаимодействию индивидов. Вместе с 

тем Де-Роберти не претендовал на окончательное решение 

проблемы социальной эволюции общества, его биосоци-

альная теория рассматривалась ученым как одна из воз-

можных гипотез происхождения и развития человечества. 

Таким образом, В оригинальной концепции Де-Робер-ти 

органически соединены неизменная приверженность пози-

тивистской классики с творческим поиском новых понятий 

и методов, отвечающих усложняющимся запросам времени. 

Глобальный охват социальных явлений, их гуманистиче-

ский настрой, огромная эрудиция и оптимизм в оценке воз-

можностей науки служить высшим идеалам человечества 

сделали его учение открытым для будущих исследователей. 

Следует отметить, что автор данной работы не пре-

тендует на исчерпывающее исследование темы. Основной 

акцент в монографии сделан на осмысление взглядов Де-

Роберти на проблему истории философии, соотношения 

философии и науки, концепцию социальной эволюции об-

щества. За границей исследовательского интереса остались 

вопросы, связанные с пониманием Де-Роберти предмета 

социологии и ее связи с психологией. Требует дальнейших 

изысканий проблема теории познания. 

 

 



 148 

 

 

 

ЛИТЕРАТУРА 

 

1. Абрамовский Э. Психологические основы социологии и 

исторического материализма. М., 1900. 

2. Алексеев В.А. Некоторые вопросы исследования русской 

социологии конца XIX – начала XX в // Философские науки. 

1989. № 8. 

3. Алексеев В.А. Психологическое направление в русской 

буржуазной социологии (конец XIX – начало XX в): автореф. 

дис. ... к.ф.н. М., 1978. 

4. Алексеев В.А., Маслин М.А. Русская социальная филосо-

фия конца XIX – начала XX в.: психологическая школа. М., 1992. 

5. Арон Р. Этапы развития социологической мысли. М., 1993. 

6. Ахмедова М.Г. В.И. Вернадский о ноосферном развитии че-

ловечества // Социальная политика и социология. 2010. № 12 (66). 

С. 123–128. 

7. Ахмедова М.Г. Методологические аспекты теории соци-

альной эволюции. М., 2009. 

8. Ахмедова М.Г. Методологический и гносеологический 

плюрализм в современной социологической теории // Социальная 

политика и социология. 2012. № 11(89). С. 6–11. 

9. Ахмедова М.Г. Новейшие тенденции в современной со-

циологической теории // Материалы Афанасьевских чтений. 

2015. Т. 1. № 13. С. 255–256. 

10. Ахмедова М.Г. Ноосферные измерения социальной эво-

люции. М., 2008. 



 149

11. Ахмедова М.Г. Ноосфера и экологическое сознание // Со-

циальная политика и социология. 2009. № 4 (46). С .6–14. 

12. Ахмедова М.Г. Особенности и перспективы развития со-

временной социологической теории // Социальная политика и 

социология. 2011. № 2 (68). С. 108–112. 

13. Ахмедова М.Г. Проблемы социальной эволюции в фило-

софско-социологической мысли конца XIX – начала XX в. М., 

2002. 

14. Ахмедова М.Г. Устойчивое развитие общества в условиях 

социального неравенства // Материалы Афанасьевских чтений. 

2014. № 1. С. 70–73. 

15. Ахмедова М.Г., Чанкова Е.В. Коммуникативная компе-

тентность личности: соотношение со взглядами Ю. Хабермаса // 

Теория и практика общественного развития. 2015. №  2. С. 11–

14. 

16. Ахмедова М.Г., Чанкова Е.В. Рефлексивность коммуни-

кативной компетентности личности в современном постиндуст-

риальном обществе // Теория и практика общественного разви-

тия. 2015. № 3. С. 13–15. 

17. Белинский В. Избр. философ. соч. Т. 14. М., 1948. 

18. Белов П.Г. Философия выдающихся русских естествоис-

пытателей второй половины XIX – начала ХХ в. М., 1970. 

19. Бехтерев В.М. Коллективная рефлексология. Пг, 1921. 

20. Блондель Г. Социология Е. Де-Роберти // Де-Роберти Е. 

Новая постановка основных вопросов социологии. М., 1909. 

21. Богомолов А.С. Буржуазная философия США XX века. 

М., 1974. 

22. Булгаков В.В. История социальных учений в XX веке. М., 

1908. 



 150 

23. Ватсон Э.О. Конт и позитивная философия // Современ-

ник. 1865. №№ 7–8, 11-12. 

24. Вебер А. Эволюция и прогресс // Новые идеи в социоло-

гии. . Сб. 3. 1914. 

25. Вернадский В.И. Научное мировоззрение // Философия и 

мировоззрение. М., 1990. 

26. Водзинский Е.И. Русское неокантиантство конца XIX – 

начала XX века. Л., 1966. 

27. Воронов Н.Т. Основание социологии. М., 1912. 

28. Вундт В. Проблемы психологии народов. М., 1912. 

29. Галактионов А.А., Никандров П.Ф. Философские и со-

циологические учения революционного и либерального народни-

чества // История философии в СССР. Т. 3. М., 1968. 

30. Гальперин С.И. Современная социология. Екатеринослав, 

1903. 

31. Герцен А. Собр. соч.: в 30 т. Т. 13. М., 1958. 

32. Гобозов И.А. Введение в философию истории. М., 1993. 

33. Голосенко И.А. Исторические судьбы идей О. Конта: 

трансформация позитивизма в русской социологии XIX–XX ве-

ков // Социологические исследования. 1982. № 4. 

34. Голосенко И.А. Неокантианские идеи в буржуазной со-

циологии России // Философские науки. 1979. 

35. Голосенко И.А. Социология в дореволюционной России // 

Философские науки. 1988. № 1. 

36. Гольмстен А.Х. Позитивизм, метафизика, право // Юри-

дические исследования и статьи. СПб, 1894. 

37. Горский B.C. Социологический аспект истории филосо-

фии // Проблемы методологии историко-философского исследо-

вания. Вып. 1. М., 1974. 



 151

38. Грехнев B.C. Социально-психологические факты в систе-

ме общественных отношений. М., 1985. 

39. Грот Н.Я. Основные моменты в развитии новой филосо-

фии. М., 1894. 

40. Грот Н.Я. Отношение философии к науке и искусству. 

Киев, 1883. 

41. Грот Н.Я. Философия и ее общие задачи. М., 1904. 

42. Грот Н.Я. Что такое метафизика? // Вопросы философии 

и психологии. Кн. 2. 1890. 

43. Гумплович Л. Очерк истории социологии. СПб, 1899. 

44. Гуревич А.В. Современное состояние социологии. Воз-

никновение и развитие социологии // Вопросы философии и пси-

хологии. Кн. 66-67. 1903. 

45. Гурвиль А. Социальная наука представляет ли науку? 

СПб, 1895. 

46. Гуссерль Э. Философия как строгая наука. Новочеркасск, 

1994. 

47. Де-Грееф Г. Общественный прогресс и регресс. СПб, 

1896. 

48. Де-Грееф Г. Произведения Е. Де-Роберти // Де-Робер-

ти Е. Новая постановка основных вопросов социологии. М., 

1909. 

49. Де-Роберти Е. Задачи социологии // Вестник знания. 

1909. № 7-8. 

50. Де-Роберти Е. Идея прогресса // Новые идеи в социоло-

гии. Сб. 3. 1914. 

51. Де-Роберти Е.В. Краткое объяснение // Слово. 1878. № 8. 



 152 

52. Де-Роберти Е.В. К оценке основных предпосылок со-

циологической теории К. Маркса // Русская Высшая школа обще-

ственных наук в Париже. Лекции профессоров. СПб, 1905. 

53. Де-Роберти Е.В. Мировоззрение крайнего Востока перед 

судом социологии // Знание. 1874. № 4-5. 

54. Де-Роберти Е.В. Монизм Герберта Спенсера // Южный 

сборник в пользу голодающих. Одесса, 1882. 

55. Де-Роберти Е.В. Монистическое учение и отношение к 

нему позитивизма // Слово. 1879. № 8. 

56. Де-Роберти Е.В. Наука и метафизика // Знание. 1875. 

№ 5. 

57. Де-Роберти Е.В. Неопозитивистская школа и новое те-

чение в современной социологии // Вестник Европы. 1912. № 12. 

58. Де-Роберти Е.В. Ницше, его философия и социология // 

Научное обозрение. 1903. № 2-3. 

59. Де-Роберти Е.В. Новая постановка основных вопросов 

социологии. М., 1909. 

60. Де-Роберти Е.В. Нравственность и политика // Социаль-

ная мораль. 1902. 

61. Де-Роберти Е.В. Петр Кропоткин (Личность и доктрина) 

СПб, 1906. 

62. Де-Роберти Е.В. Пессимистическая теория познания // 

Вопросы философии и психологии. Кн. 8. 1891. 

63. Де-Роберти Е.В. Позитивная философия // Критическое 

обозрение. 1879. № 8. 

64. Де-Роберти Е.В. Политико-экономические этюды. СПб, 

1869. 

65. Де-Роберти Е.В. Понятие разума и законы вселенной. 

СПб, 1914. 



 153

66. Де-Роберти Е.В. По поводу теорий А.Вебера о ритме прог-

ресса // Новые идеи в социологии. Сб. 3. 1914. 

67. Де-Роберти Е.В. Прошедшее философии. М., 1887. 

68. Де-Роберти Е.В. Современное состояние социологии // 

Новые идеи в социологии. Сб. 1. 1913. 

69. Де-Роберти Е.В. Социологическая теория бессмертия // 

Вестник Европы. 1913. № 9. 

70. Де-Роберти Е.В. Социология и психология // Новые идеи 

в социологии. Сб. 2. 1914. 

71. Де-Роберти Е.В. Социология. Основная задача ее и ме-

тодологические особенности, место в ряду наук разделения и 

связь с биологией и психологией. СПб, 1880. 

72. Де-Роберти Е.В. Я.А. Новиков // Вестник Европы. 1912. 

№ 6. 

73. Звягинцев Е.Г. Характерные черты социологии либераль-

ной буржуазии России в период назревания первой русской бур-

жуазно-демократической революции // Актуальные проблемы 

истории философии народов СССР. Вып. 3.. М., 1977. 

74. Зеньковский В.В. История русской философии. Т. 2. Ч. 2. 

Л., 1991. 

75. Зонов В.Т. Историко-социологическая концепция позити-

визма и русская демократическая мысль 40–60 гг. XIX в.: авто-

реф. дис. … канд. наук. Томск, 1973. 

76. Зотов Л.Ф., Воронцова Ю.В. Буржуазная «философия 

науки». М., 1978. 

77. Ибервег-Фридрих Гейнце Макс. История новой филосо-

фии // Колубовский Я. Философия у русских. СПб, 1870 

78. Из истории буржуазной социологической мысли в доре-

волюционной России. М., 1986. 



 154 

79. История буржуазной социологии XIX – начала XX века. 

М., 1979. 

80. История как объект философского знания. М., 1991. 

81. Казаков А.П. Теория прогресса в русской социологии 

конца XIX века и исторический материализм: автореф. дис. ... 

д.ф.н. Л., 1969. 

82. Казмер М.Э. Социологическое направление в русской 

дореволюционной социально-правовой мысли: автореф. дис. ... 

к.ф.н. Рига, 1977. 

83. Каменский З.А. История философии как наука. М., 1992. 

84. Кареев Н.И. Историко-философские и социологические 

этюды. СПб, 1899. 

85. Кареев Н.И. История и философское значение идеи про-

гресса // Северный Вестник. 1891. № 11-12 

86. Кареев Н.И. Огюст Конт как основатель социологии. 

Введение в изучение социальных наук. СПб, 1903. 

87. Кареев Н.И. Чем была Парижская Коммуна 1871 г. Пг, 

1917. 

88. Каринский М.И. К вопросу о позитивизме. М., 1875. 

89. Ковалевский М.М. Очерк истории развития социологии в 

конце XIX и в начале XX века // История нашего времени (Со-

временная культура и ее проблемы). Вып. 27. Т. 7. Пг, 1914. 

90. Ковалевский M.M. Социология. Т. 1–2. СПб, 1910. 

91. Коган Л.А. Позитивизм в русской буржуазной философия 

и социологии // История философии в СССР. Т. 3. М., 1968. 

92. Койре А. Очерки истории философской мысли о влияния 

философских концепций на развитие научной теории. М., 1985. 

93. Колле П. Общественный прогресс // Новые идеи в социо-

логии. Сб. 3. 1914. 



 155

94. Колле П. Отношение социологии к психологии и биосо-

циальная гипотеза // Новые идеи в социологии. Сб. 3. 1914.  

95. Кон И.С. Позитивизм в социологии. Л., 1964. 

96. Конт О. Курс положительной философии. СПб, 1894. 

97. Кравченко И.И. Проблемы общественного развития в со-

временной западной социальной философии: автореф. дис. ... 

к.ф.н. М., 1987. 

98. Критика позитивизма в социологии и естествознании. М., 

1980. 

99. Кузнецов Б.Г. Может ли современная наука быть объек-

том исторического анализа // Философские науки. 1983. № 1. 

100. Кукушкина Е.И. Русская социология XIX – начала XX в. 

М., 1993. 

101. Лавров П.Л. Социологи-позитивисты // Знание. 1872. 

№ 5. 

102. Лавров П.Л. Социология Е. Де-Роберти // Дело. 1879. 

№ 12. 

103. Лавров П.Л. Философия и социология. Т. 1. М., 1965. 

104. Лаппо-Данилевский А.С. Основные принципы социоло-

гической доктрины О. Конта // Проблемы идеализма. 1902. 

105. Лекторский В.А. Философия, наука, «философия нау-

ки» // Вопросы философии. 1973. № 4. 

106. Лесевич В.В. От Конта к Авенариусу // Русская высшая 

школа общественных наук в Париже. Лекции профессоров. СПб, 

1905. 

107. Лесевич В.В. Позитивизм после Конта // Отечественные 

записки. 1869. № 6. 

108. Лесевич В.В. Тришкина философия («Прошедшее фило-

софии») // Северный Вестник. 1886. № 10. 



 156 

109. Лиоренцевич И.Г. Основные этапы развития субъектив-

ной школы в русской социологии // Социологические исследова-

ния. 1975. № 2. 

110. Линицкий П. Идеализм и реализм // Вера и Разум. 1887. 

№ 11. 

111. Льюис Д.Г. История философии. СПб, 1892. 

112. Малинин В.А. Исторический материализм и социологи-

ческие концепции начала XX века. М., 1986. 

113. Медушевский А.Н. История русской социологии. М., 

1993. 

114. Митин М.Б. Философия и социальный прогресс. М., 

1979. 

115. Михайловский Н.К. Полн. собр. соч. Т. 2. СПб, 1907. 

116. Оболенский Л.Е. Как «наши» учат Европу // Свет. 1879. 

№ 12. 

117. Оболенский Л.Е. Основная ошибка современного мате-

риализма и позитивизма // Русское богатство. 1890. № 1-2. 

118. Петражицкий Л. О мотивах человеческих поступков. 

СПб, 1904. 

119. Позитивизм в русской литературе // Русское богатство. 

1889. № 3-4. 

120. Португалов Ю. Научные проблемы криминологии // 

Вопросы психологии криминальной антропологии и гипнотизма. 

Вып. 7. 1904. 

121. Раппорт Ш. Социальная философия П. Лаврова. СПб, 

1906. 

122. Рассел Б. История западной философии. Т. 1. М., 1993. 

123. Русская философия второй половины XIX века. Ч. 1. 

Урал, 1991. 



 157

124. Русская философская мысль в 80-х гг. XIX века о буду-

щем России. М., 1990. 

125. Рожков Н.А. Исторические и социологические очерки. 

Ч. 1, 2. М., 1906. 

126. Рожков Н.А. Обзор русской истории с социологической 

точки зрения. М., 1905. 

127. Самсонова Н.Г. Критика плюралистических концепций 

позитивизма России конца XIX – начала ХХ в.: автореф. дис. … 

к.ф.н. М., 1985. 

128. Сорокин П.А. Система социологии. М., 1993. 

129. Сорокин П.А. Человек. Цивилизация, Общество. М., 1992. 

130. Социальная философия в России в XIX веке. М., 1985. 

131. Социологическая мысль в России: Очерки истории не-

марксистской социологии последней трети XIX – начала ХХ в. 

Л., 1978. 

132. Социальная история. М., 1983. 

133. Спенсер Г. Основные начала. СПб, 1886. 

134. Трошкина В.Г. Социологическая концепция О. Конта. 

М., 1970. 

135. Фатеев A. М. Ковалевский. Харьков, 1917. 

136. Философия и наука. М., 1979. 

137. Философия в России XIX – начала ХХ в.: преемствен-

ность идей и поиски самобытности. М., 1991. 

138. Франк Ф. Философия науки. Связь между наукой и фи-

лософией. М., 1960. 

139. Хвольсон О.Д. Позитивная философия и физика // Мир 

божий. Кн. 5. 1898 

140. Хлебников Н.И. Новые явления нашей позитивистской и 

дарвинистской литературы. Киев, 1880. 



 158 

141. Хорев Н.В. Философия как фактор развития науки. М., 

1979. 

142. Чернышевский Н. Полн. собр. соч. М., 1949. 

143. Чуйко В.В. Русская философия // Кирхнер Ф. История 

философии. СПб, 1895. 

144. Чикин Б.Н. Из истории социальной психологии в России 

XIX века: Лекции. М., 1978. 

145. Шпет Г. Очерк развития русской философии. Пг, 1922. 

146. Штейнберг С. Очерки современной социологии // 

Жизнь. Кн. 3. 1900. 

147. Шкуринов П.С. Позитивизм в России XIX века. 1980. 

148. Щипанов И.Я. Философия и социология русского на-

родничества. М., 1983. 

149. De Roberti. Constitution de i’ethique. Paris., 1900 

150. Frank F. Modern science and its philosophy. L., 1949 

151. Hecker J.F. Russian sociology. N. Y., 1969. 

152. Verrier R. Roberty le positivisme russe et la fondation de la 

sociologie. Paris., 1934. 

 

 



 159

 

 

 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

 

ВВЕДЕНИЕ   …………………………………………………... 

 

Г л а в а  1.  ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ СОЦИАЛЬНО-

ФИЛОСОФСКИХ ВЗГЛЯДОВ Е.В. ДЕ-РОБЕРТИ   ……….. 

1.1. Становление позитивистских взглядов Е.В. Де-Роберти 

1.2. Социологический анализ истории философии   ………... 

1.3. Соотношение философии и науки   ……………………... 

 

Г л а в а  2.  ПСИХОЛОГИЗМ В СОЦИАЛЬНОЙ ФИЛОСО-

ФИИ Е.В. ДЕ-РОБЕРТИ   …………………………………….. 

2.1. Е.В. Де-Роберти как представитель психологического 

направления в русской социально-философской мысли   ….. 

2.2. Концепция социальной эволюции и идея прогресса   …. 

 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ   ……………………………………………… 

 

ЛИТЕРАТУРА   ……………………………………………….. 

3 

 

 

17 

17 

33 

55 

 

 

81 

 

81 

111 

 

144 

 

148 

 

 



Научное издание 

Ахмедова Муслимат Газиевна 

НЕОПОЗИТИВИСТСКИЕ ВОЗЗРЕНИЯ 

В СОЦИАЛЬНОЙ ФИЛОСОФИИ Е.В. ДЕ-РОБЕРТИ 

Издание подготовлено в авторской редакции 

Технический редактор  Н.А. Ясько 
Компьютерная верстка  Н.В. Малаховской 

Дизайн обложки  И.А. Черновой 

Подписано в печать 22.10.2024. Формат 60×90/16. 
Бумага офсетная. Печать офсетная. Гарнитура Таймс.

Усл. печ. л. 10,00. Тираж 500 экз. Заказ 1645 

Российский университет дружбы народов 
115419, ГСП-1, г. Москва, ул. Орджоникидзе, д. 3 

Типография РУДН 
115419, ГСП-1, г. Москва, ул. Орджоникидзе, д. 3 

Тел.: (495) 955-08-74 
Е-mail: publishing@rudn.ru 


